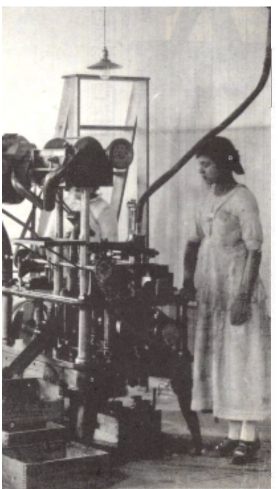
SUPLEMENTO



30

NUEVA EPOCA ABRIL/JUNIO 1990

# EL HISTORIADOR COMO AUTOR



Antonio Saborit

Fotografías: Fototeca del INAH

Qué es un autor? Por principio de cuentas es quien entrega una obra a un lector que sospecha sin conocerlo, y al que inventa en buena medida pues lo anticipa en cada formulación textual, en cada página, en cada apunte. Un autor es alguien que escribe deliberadamente para un lector tan insumiso, creativo y mal intencionado como él. El autor realiza los procesos de lectura y edición mucho antes que aparezcan sus lectores y editores, quienes en su momento harán lo que les venga en gana y con la mayor libertad que otorga el trato a través de los libros.



## DESDE LOS CONFINES DE LA TORRE DE BABEL

Perdonarán que use como eje en esta exposición el proyecto de un ensayo que quiero escribir, y que por lo tanto ahora me apoye más en su intención actual como borrador impreciso que en su solución definitiva. Quiero que este ensayo sea más optimista que cándido, sugerente que imperativo, abierto que vago. Pretendo que este ensayo toque, en su versión final, tres espacios para el trabajo intelectual del historiador: el de la lectura, el de la edición y el de la escritura. Por lo tanto, con el afán de no extenderme sin la intención más clara posible, perdonarán también que recurra a la fórmula que usó el antropólogo Clifford Geertz en el título de uno de sus libros, El antropólogo como autor, 'y que de este modo las partes de mi ensayo en veremos se llamen sencillamente: El historiador como lector, El historiador como editor y, para acabar, El historiador como autor.

Este orden, desde luego, es deliberado; lleva implícita una complicación progresiva. No se concibe un buen autor que no sea a su vez un buen lector ni un editor competente —al menos de sí mismo—, y sobreviven en cambio, como artesanos de oficios aparentemente intangibles, buenos e informados lectores que se dedican exclusivamente a leer, así como editores a quienes sólo les importa la tarea de editar. La idea de escribir un ensayo sobre estos espacios, una reflexión dividi-

<sup>1</sup> Clifford Geertz, El antropólogo como autor, traducción de Alberto Cardín, Paidós, España, 1989, 163 pp.

da en tres pero no extensa, y repito: lo más sugerente posible, se convirtió poco a poco en una idea atractiva, y desde luego privadamente desafiante, viniendo, como sucede en mi caso, de alguien que sin ser historiador de formación, sí ha fatigado algunas rutinas de este oficio en los últimos años. ¿Cuáles son los hábitos de lectura, curricular y profesionalmente inducidos, del historiador? ¿Existe en el vocabulario del historiador la palabra editor como lo que es: sinónimo de una tarea interpretativa y creativa en su acepción cabal? ¿Cómo entiende el historiador el concepto de autoría, si alguna vez llega a plantearse este ejercicio de comprensión? ¿O bien, como decía el escritor alemán Ernst Jünger en El autor y la escritura "autor somos todos y cada uno, pero la mayoría no sabe de su felicidad"2 y, por tanto, cabe muy bien empezar por llamar la atención de los historiadores sobre la ingenuidad con la que estructuran y arman muchos escritos y acabar por plantear el reto de ofrecer textos que sean al mismo tiempo eruditos y con el tono más individual de una inteligencia comprometida con sus propias ideas?

La confianza en la especialización es parte de un estado de indigencia cultural alarmante, la cual, de frente a la historia, se liga a la miseria de las humanidades en México. Este es uno de los flancos que me gustaría tocar en el ensayo. Hace tiempo que las universidades no alojan algo distinto al anquilosamiento. Estorbos adicionales a la investigación humanística que se realiza hoy en México, según el diagnóstico de Luis González, son: la esclerosis intelectual en la mayoría de los

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ernst Jünger, El autor y la escritura, traducción de Ramón Alcalde, Gedisa, España, 1987, p. 38.

centros de investigación, la fuga de cerebros hacia la política, la neurosis de un gran número de investigadores ("atribuida al neblumo, la sonoridad mecánica, los itinerarios largos y lentísimos, el juntismo, la comititis, las excesivas obligaciones docentes y de otra índole") y sobre todo la ideología en turno y la jerigonza. Dice Luis González:

La búsqueda de la verdad ha dejado de ser el principio rector de muchos investigadores [...] En vez de preocuparse por el conocimiento del hombre, numerosos científicos sociales [...] se preocupan por no ser tildados de agentes de la reacción y del imperialismo, por mantenerse al día en sistema ideológico-político o por el ansia de contar lo que el grupo dominante desea oír. Se buscan los efectos de lo dicho en los colegas y en los patrocinadores y no enlas aportaciones al conocimiento. Cada vez con mayor frecuencia se sustituye la curiosidad científica por las ideologías de moda en el poder y en la oposición [...] Se cae en la propaganda y se margina la desnuda verdad [...] El discurso ininteligible pretende hacer a un lado a la comunicación efectiva. El cantinflismo pedante, el uso de un vocabulario seudocientífico, la repetición de términos como concientizar, acomplejado coyuntural, mentalidades, coalescencia, encapsulación étnica, conducción, societario, involucionado, grupal, necesidad, logro, intelectual orgánico, estructura orgánica, audiotáctil, alienación, promocionarse, verticalidad, etnicidad y otros por el estilo han llevado a muchos estudiosos del hombre [...] a los confines de la torre de Babel. El buen humor en el decir, la prueba de no padecer deficiencias del lenguaje, tienden a esfumarse en el panorama [...] de la ciencia.3

La vieja idea de crear una intelectualidad local, a la altura de sus grandes ambiciones cosmopolitas y su visado universal pero también a la medida del mismo país que la educó, formó yalentó más a golpes de adversidades que de buenos consejos, parecería entonces más lejos que nunca. Más lejos que cuando la poligrafía alfonsina se apresuró a nombrar su esperanza en una nueva cultura mexicana en los comienzos de este siglo. La idea más reciente, y aun más optimista, que en los últimos años hizo optar a numerosos científicos sociales y escritores por la historia como una manera de acceder al conocimiento efectivo y real de las cosas, obviando los entuertos de las versiones oficiales, parece demostrar en cambio la vieja condena de Valéry según la cual la historia justifica lo que quiere.4

<sup>3</sup>Luis González, "La diáspora de los intelectuales", Relaciones, Primavera 1987, núm. 8, pp. 8-9.

Expuesto lo anterior, a la velocidad requerida por el que deberá ser el eje de este ensayo anunciado —a saber, el de abogar por el trabajo paciente, erudito, nunca exento de pasión pero con la mesura de un sólido proyecto intelectual que podría caracterizar al historiador como humanista antes que como un desapercibido científico positivista—, sería preciso no demorar la entrada en materia por la puerta que dice

### **E**L HISTORIADOR COMO LECTOR

la cual, según mis cálculos, se abriría sobre la pregunta más sencilla: ¿Qué tipo de historiador se puede ser en México?, atendida no de muy distintos modos a lo largo de este siglo pues la respuesta ha ido siempre, o la gran mayoríade las veces, por



el camino mexicanista. La historia de los estudiosos es la historia nacional. Para ilustrarlo podría citar desde los consejos del hacendado y erudito Luis García Pimentel a su hijo Joaquín, a principios de siglo, hasta las observaciones de algún historiador contemporáneo. Sin embargo, el punto aquí es recordar que, inadvertido por la costumbre, se pasó por alto que el historiador es un homo legens.

El historiador es, por fortuna de su oficio, un lector insumiso. Es un lector póstumo, y por lo mismo tiene la posibilidad de ser más perspicaz. Es, además, un profesional de la lectura en voz baja. Su lectura está en la cara oculta de la "lectura estética" de la que hablaba Alfonso Reyes en Aquellos días, la que busça comover. El histo-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Paul Valéry, "Sobre la historia" en *Miradas al mundo actual*, traducción de José Bianco, Losada, Argentina, 1954, p. 37

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Alfonso Reyes, "La lectura estética", Obras Completas, México, Fondo de Cultura Económica, 1956, T. III, p. 151-153.

riador no tiene público cuando lee el documento, la página del periódico o la revista, la correspondencia particular, el libro escrito por un colega o el volumen que recoge las ideas de uno de sus protagonistas. Me pregunto si el historiador sabe realmente lo que hace en este largo instante de silencio. Bajo este signo habitan la diversidad y la riqueza. La historia es una lectura a profundidad.

Sin embargo, se suele pasar por alto lo mucho que de lectura cabe en las tareas del historiador. Se olvida que cuando es serio el deseo de una integración intelectual, las lecturas del historiador conforman al final una conjetura creativa. No puede ver quien no puede leer, decía Lewis Mumford.6 En círculos concéntricos, cada vez más dilatados y amplios, que se alejan del punto de partida, el historiador pasa del dato o de la anécdota precisa, del documento o hasta de la imagen fotográfica o la pintura, a la escena inmediata, luego al momento histórico que la contiene, explica o completa, y de aquí a un entramado de referencias culturales. A lo largo de este proceso, en el cual echó a andar la compleja maquinaria de la interpretación, el historiador debió recurrir a las indicaciones y atender las advertencias de las disciplinas que afinan y agudizan su capacidad como lector. ¿Lo hizo? ¿Qué le dio la filología? ¿Qué la genealogía? Si realizó bien su lectura fue porque con seguridad atendió los protocolos de la heurística y pudo entrar a las intuiciones de la hermenéutica. La lectura así hecha es una condición imprescindible para los más diversos procedimientos de interpretación.7

El pasado extiende sus alcances, sus admoniciones o venganzas, gracias a las exigencias impuestas en él por la lectura del historiador. La historia es contemporánea y no deja de serlo por el compromiso personal que pueda establecer el historiador con su manera de leer el pasado.

La idea semiótica según la cual la realidad (y en su momento la imaginación) es un texto ocupa un lugar importante en la sensibilidad e inteligencia de las ciencias y las humanidades. Lo cual queda muy cerca de la proposición más conocida de Jacques Derrida que sostiene que la textualidad lo es todo y afuera de ella no hay nada. Posmarxista y posfreudiana, la sociedad contemporánea ha visto transformarse este supuesto semiótico en una convicción vital que establece que la única

<sup>6</sup>Lewis Mumford, *Las décadas oscuras*, traducción de Enrique Revol, Ediciones Infinito, Buenos Aires, 1960, p. 36.

manera de acceder a la realidad, al texto o a los textos de la realidad actual o pretérita, a sus discursos correspondientes, es a través de la lectura. Desde luego, en la retrovanguardista sociedad contemporánea cabe muy bien el adjetivo de posderridiana. Los textos poseen entornos temporales y locales que el lector está obligado a dominar. La familiaridad con una época y sus episodios, notables o soterrados, con sus hechos y sus protagonistas, con sus literaturas y sus autores, no es sino resultado de la placentera concupiscencia de las disciplinas que requiere e impone en el lector como historiador la obtención del conocimiento más amplio posible: del episodio y de la época, de lo brillante tanto como de lo opaco, que permitan allanar la comprensión y el entendimiento en cualquier punto.

La erudición y la disciplina del lector le hacen proceder a base de saltos intuitivos. Su mirada



<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Wolfang Iser, "El acto de la lectura: Consideraciones previas sobre una teoría del efecto estético", en Dietrich Rall comp., En husca del texto. Teoría de la recepción literaria, México, UNAM, 1987, pp. 121-143.



construye entidades inteligibles, textos que el ojo escruta con el cuidado y la impaciencia de la razón. Las mismas hazañas ejecuta la mirada del historiador. Algunos textos le ofrecen más información que otros, o bien son más útiles a sus propósitos -- beneficiados constantemente por el proceso mismo de la lectura—, y es obligación comprometida del historiador encontrar y escoger el mejor entre los textos que su búsqueda le entregue. Práctica y teoría se conjugan para equipar al historiador como lector con las mejores alternativas a la hora de optar entre sus textos, documentos y realidades antes de iniciar la lectura, esto es, en caso de que alguna vez haya logrado interrumpirla. ¿Existe un método para leer correctamente que se pueda aprender y enseñar? "La lectura en efecto se enseña y se aprende", dice Robert Scholes en su libro Protocols of Reading, "pero como en la lectura hay tanto de arte y de oficio es difícil respaldarse por completo -- o hasta mayoritariamente-- en un método". 8 No hay receta posible, escribió Gabriel Zaid al preguntarse ¿cómo leer poesía? Me parece que su respuesta no necesitaría la criba de la adaptación o la parodia. "Leer de muchos modos, renunciando a las receta posible, escribió Gabriel Zaíd al preguntarmétodos conocidos (y otros que se pudieran inventar) puede ser otro método: el de leer por gusto".

Hay una notable dosis de creatividad en los empeños del lector al completar una buena lectu-

Robert Scholes, Protocols of Reading, Yak University Press, New Haven, 1990, p. 2.

Gabriel Zaid, "¿Cómo leer poesía?", en Leer poesía, Joaquín Mortiz, México, 1972, p. 7.

ra. Inventa significados y significaciones singulares más allá de lo que ofrece el documento, la realidad. Una vez realizada, la lectura es un enriquecimiento paradójico pues basta con distinguir un texto y no basta con distinguirlo. La lectura es un acto que transgrede los límites de la textualidad y a la vez la realiza en la pluralidad de conexiones pertinentes y necesarias.

En mi ensayo me gustaría ventilar un poco las observaciones de Robert Scholes, a quien le tomo en préstamo el siguiente párrafo:

El lector siempre está afuera del texto. Esta es una de las cosas que significa ser un lector, estar afuera. El precio de entrada es resultado de la producción misma. Para leer correctamente tenemos que empezar a escribir nosotros mismos. Debemos añadirle algo [al] texto para leer [...] Para leer lo que sea debemos leer el libro de nosotros mismos en los textos que tenemos enfrente, y debemos llevarnos el texto a casa, al interior de nuestros pensamientos y vidas, al interior de nuestros juicios y nuestros actos. De esto se trata la lectura [...] La lectura siempre es, al mismo tiempo, el esfuerzo de comprender y el esfuerzo de incorporar. Yo tengo que inventar al autor, inventar sus intenciones, utilizando los documentos que yo pueda encontrar para estimular mi proceso creativo—un estímulo, a decir verdad, al que se llega en parte ofreciendo restricciones a ese proceso. Yo también tengo que incorporar el texto que leo a mi propio repertorio textual, un proceso que no es tanto como colocar un libro en un librero sino como conectar un componente nuevo en un sistema eléctrico, en el cual hay que hacer las conexiones en los lugares adecuados. 10

Roger Chartier, un raro y sugerente polo de influencia en asuntos de historia de la cultura, en general, y en los de historia de la lectura, en particular, apunta que la experiencia muestra que la lectura no es nada más la simple sumisión a la maquinaria textual; mientras que Luis Miguel Aguilar, no sólo uno de los lectores más informados y críticos de la poesía mexicana sino tal vez uno entre los más acertados, nos recuerda que de leer, uno de los mayores placeres es conectar. Los dos, Chartier y Aguilar, por caminos muy distintos coinciden en la confianza y el placer de las compensaciones de la creatividad en el proceso de lectura."

La ..istoria enseña a leer; y quienes nos han dicho cómo releer el siglo XIX mexicano, la

10 Scholes, ibid., pp. 9-11.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Roger Chartier, "Texts, Printing, Readings", en Lynn Hunt ed.. The New Cultural History, University of California Press, California, 1989, p. 157, y Luis Miguel Aguilar, La democracia de los muertos. Ensayos sobre poesía mexicana, 1800-1921, Cal y Arena, México, 1988, p. 10.





revolución, o bien las resonancias atenuadas y catedralicias de la sociedad colonial novohispana, aumentaron el alcance de las miradas que ahora lanzamos hacia el pasado. Este que puede parecer un mecanismo obvio en las tareas de la crítica literaria no tendría por qué no serlo también en los campos de la historia. Como decía Gabriel Zaid: "Lo que unos lectores nos digamos a otros puede ser muy útil, inclusive determinante". 12

Dicho lo cual, y en el ánimo de apresurar desenlaces, me debería pasar a los asuntos relacionados con

### **E**L HISTORIADOR COMO EDITOR

los cuales, en realidad, no llaman mucho la atención pues muy pocos se empeñan en realizarlos. Desde finales del siglo XVIII, Francisco Xavier Clavijero amonestó a los "ilustrísimos señores" de la Real y Pontificia Universidad de México ("vosotros, que sois en ese reino los custodios de las ciencias") a propósito de la formación de un recinto especial ("no menos útil que curioso") en donde se recogieran desde piezas arqueológicas hasta pinturas, así como, sobre todo, enfatizó Clavijero: "los manuscritos, así los de los misioneros y otros españoles, como los de los mismos indios, que se hallan en las librerías de algunos monasterios, de donde se podrán sacar copias antes de que los consuma la polilla o se pierdan por alguna otra desgracia". Doscientos años después, las tareas de la edición comportan una suerte de inútil argucia medievalista para la investigación en el campo de las humanidades.

Agustín Millares Carlo le dedicó un breve apartado a la "Edición de textos manuscritos" en su Introducción a la historia del libro y de las bibliotecas. "Y creo que mi ensayo podría tomar este apunte como referencia inicial e inmediata. No es abundante la literatura especializada en estos menesteres y una de las definiciones más útiles y breves que encontré para la palabra edición le otorga su origen en una expresión en el latín del siglo XVII con la que se denominó la tarea de preparar un texto para su publicación. En la actualidad, y en la estricta explicación del profesor

<sup>12</sup> Zaid, ibid., p. 7.

<sup>13</sup> Francisco Xavier Clavijero, Historia antigua de México, prólogo y edición del original escrito en castellano de Mariano Cuevas, Porrúa, México, 1945-1964-1982, p. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Agustín Millares Carlo, Introducción a la historia del libro y de las bibliotecas, México, Fondo de Cultura Económica, 1972, 399 pp.

Millares Carlo, la técnica de edición de textos, la cual tiene que ver de cerca con la llamada crítica de textos, aborda el análisis y la enmienda de errores e interpolaciones en una obra; su genealogía y certificación; la crítica de procedencia a la que se debe someter la obra, lo cual supone establecer la fecha de un escrito, identificar origen y fuentes, así como autentificar la autoría; y, por último, la crítica interpretativa y la crítica de exactitud.

El método atañe a quien trabaja lo mismo manuscritos inéditos, como el Diario del general Francisco J. Mújica, o bien una correspondencia particular, como la que interceptaron los agentes de Porfirio Díaz a Ricardo Flores Magón; 13 atañe a quien traduce y adapta fragmentos de otras lenguas, como los Augurios vabusiones que editó Alfredo López Austin a partir de los informantes de Sahagun," o bien a quien prepara y establece textos en su propia lengua, como la poesía de Luis de Sandoval Zapata que entregó José Pascual Buxó; " atañe a quien actualiza para sus contemporáneos el sentido de un trabajo antiguo, como la historia del sabio Antonio de Solís en manos de Edmundo O'Gorman y José Valero Silva, " o bien para quien descubre un texto perdido o del cual sólo se tenían noticias inciertas, como el Diario de Ignacio Manuel Altamirano que al fin alcanzó José Luis Paredes en la Biblioteca Nacional de Antropología.

El historiador como editor preserva todas y cada una de las intenciones conjeturables que caben en un texto, aunque él prefiera privilegiar una entre ellas. Puesta a circular entre un público distinto, la obra impone en el lector entendido el privilegio de una doble alteración. En primer lugar, modifica al enriquecer su percepción del pasado, y en seguida incorpora a su experiencia actual un elemento que la beneficia con su novedad. Un ejemplo raro. En el epistolario de Francisco I. Madero podemos seguir y documentar un proceso semejante al que acabo de describir, en relación a la novela *Tomochic*. Sólo un pequeño círculo de amigos y enterados en la administración porfirista sabía que la escribió Heriberto

Frías, pues el libro circuló en varias ediciones sin el nombre del autor. La edición príncipe de La sucesión presidencial de 1910 menciona la novela mas no a Frías, quien de inmediato le presentó a Madero, por carta, sus credenciales como novelista desconocido. Saberlo y, además, contar con su apoyo, fue para Madero estímulo para continuar su cruzada. Numerosas manos intervienen para que podamos acceder a los libros. Su única complicidad es la del silencio. Hoy podemos leer a Bernal Díaz del Castillo porque en 1632 un fraile, Alonso Remón, entregó el texto a la Imprenta del Reino. Francisco Antonio de Fuentes y Guzmán, Luis González Obregón, Genaro García, Carlos Pereyra, J. Antonio Villacorta, Eduardo Mayora, Joaquín Ramírez Cabañas, Ramón Iglesia, Federico Gómez de Orozco y Guadalupe Pérez San Vicente son algunos de los que se encargaron de mantener con vida el texto de la Historia verdadera de la conquista de la Nueva España. 19

La edición es un acto de interpretación y creación, salvaguarda e incrementa la vida autónoma del texto. El editor realiza o cumple la obra del autor; no la concluye sino que la repite, rastrea su elaboración. Es o debe aspirar a ser el gran conocedor que renueva y vuelve a hacer el texto a través de una breve, finita y laboriosa mimesis. La recreación editorial no es tan secunda y radical como la ejecución musical, pero debe cumplir en las coordenadas que sí comparten: en la reproducción y en la innovación. El historiador como editor, en la más humilde de las circunstancias, es esencialmente alguien que se aboca a la conservación. Su propósito, sin embargo, va más allá de detener o aplazar o renovar la vida naturalmente cambiante de la obra, la cual todos los días avanza en su lento proceso de desgaste o deterioro. Es propósito del editor ofrecer la obra recuperada, rescatada, inventada, como una presencia creativa y elocuente.

Es ilustrativo lo que señala O'Gorman en su prólogo a la obra de Antonio de Solís, pues hacía el énfasis en el sentido y la actualidad de la obra, y como editor advirtió que

...como mucho de lo escrito | acerca de la Historia de la conquista de México |, ya a partir de la segunda mitad del siglo XVIII, respira anacrónica comprensión, nos ha parecido necesario poner de inmediato en aviso al lector contra la falaz y generalizada idea, principalmente prohijada durante el siglo XIX, de que el libro de Solís abunda en méritos literarios en proporción inversa a los historiográficos o para decirlo

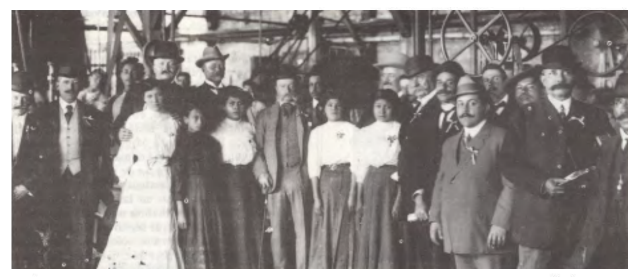
<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ricardo Flores Magón, Correspondencia (1904-1912), recopilación e introducción de Jacinto Barrera Bassols, Universidad Autónoma de Puebla, 1989, 462 pp.

<sup>16</sup> Alfredo López Austin, Augurios y abusiones, UNAM, México, 1969.

<sup>17</sup> Luis de Sandoval Zapata, Obras, estudio y edición de José Pascual Buxó, Fondo de Cultura Económica, México, 1986, 144 pp.

<sup>18</sup> Antonio de Solis y Rivadeneira. Historia de la conquista de México, prólogo y apéndices de Edmundo O'Gorman, notas de José Valero Silva, Porrúa, México, 1968, 395 pp.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Luis González, "Los editores de Bernal", Historia mexicana, octubre-diciembre, 1961, Vol. XI, núm. 2, pp.283-285.



sin ambages, que como libro de historia su valor es nulo. La condenación procede de la ceguer al eruditismo que privó entre los historiado centuria, y por eso no será demasiado dificular, revisando sus títulos a la luz de la mod ciencia histórica que obliga a sítuar todo pretérito en las circunstancias que le son pracuerdo con las intenciones de los agentes o del autor de la obra en cuestión. 20

Los textos son noticia y siguen siend gracias a los afanes del lector y del e lenguaje escrito ve extender su vida gra exigencias afines entre ambos. ¿Cuáles instrumentos especulativos del editor, le

mientas de su entendimiento? En primer lugar, una impredecible y compleja combinación de conocimientos acumulados, en seguida la familiaridad y por último cierta intuición recreativa. Es obvio, o debería serlo, que el margen de error nunca desaparece; y por lo mismo siempre existe la posibilidad de incrementar la agudeza y la precisión interpretativas.

Sólo me queda entonces

### **E**L HISTORIADOR COMO AUTOR

en donde, opino, podrían reunirse los dones y las aportaciones del historiador como lector y como editor. La mirada y el ímpetu de recuperación que caben, respectivamente, en la lectura y en la crítica de textos, junto con las vigilias de la autoría.

20 Antonio de Solís, op. cit., p. IX.

Sin embargo, me parece un poco dificil plantear oriador como autor sin adverignora esa estratagema por la riador suele presentarse como e le reprocha su miseria estilísna especie de artista cuando la la esquina de los científicos

> ? Por principio de cuentas es obra a un lector que sospecha que inventa en buena medida cada formulación textual, en la apunte. Un autor es alguien damente para un lector tan in-

sumiso, creativo y mal intencionado como él. El autor realiza los procesos de lectura y edición mucho antes que aparezcan sus lectores y edito-

<sup>21</sup>Hayden White empieza así uno de sus ensayos más sugerentes: "Durante más de un siglo muchos historiadores han utilizado contra sus críticos una táctica fabiana: cuando los científicos sociales los critican por la imprecisión de su método, la ligereza de sus metáforas organizativas o la ambigüedad de sus supuestos sociológicos y psicológicos, responden que la historia nunca ha reclamado el status de una ciencia pura, que descansa tanto en los métodos intuitivos como en los analíticos y que los juicios históricos no deben juzgarse según criterios propios de las ciencias exactas y experimentales, todo lo cual sugiere que la historia es una especie de arie. Perocuando los literatos señalan el fracaso de la historia en la exploración de los estratos más misteriosos de la conciencia y su renuncia a usar las técnicas modernas de la creación literaria, arguyen que la historia, después de todo, es una semiciencia, que los datos del pasado no se prestan a una manipulación artística libre, y que la forma narrativa en la historia no es un asunto de elección, sino algo impuesto por la naturaleza de los mismos materiales", Hayden V. White, "El peso de la historia", Nexos, mayo. 1982. núm. 53. p. 23.

res, quienes en su momento harán lo que les venga en gana y con la mayor libertad que otorga el trato a través de los libros. Por esto decía alguna vez Celestino Gorostiza que un autor es alguien a quien se trata a través de sus escritos, en los que ha dicho lo mejor que tenía que decir de la mejor manera que pudo decirlo. El autor se cumple exclusivamente en sus textos. Los vaivenés de variables lectores multiplican su intención original y la difunden. El lector se apropia de lo que le interesa y guste, saquea literalmente, incorpora, interpreta. El editor reacomoda, se aplica en los propósitos autorales, da fe de una creación deliberada. El autor imagina que hay un laberinto y un hilo.

Veinte años atrás, Michel Foucault presentó en el College de France una conferencia sobre el asunto del autor, la cual traigo ahora a la mesa como una parte medular en este que es el último

apartado de mi ensayo en veremos. Hubo un tiempo, nos dice, en el cual

los textos que hoy llamaríamos científicos, concernientes a la cosmología y al cielo, la medicina y las enfermedades, las ciencias naturales o la geografía, sólo se aceptaban y poseían un valor de verdad (...) con la condición de estar marcados con el nombre de su autor (...) En el siglo XVII o XVIII se produjo un cruce, se empezaron a recibir los discursos científicos por sí mismos, en el anonimato de una verdad establecida o siempre demostrable de nuevo; lo que los garantizaba era su pertenencia a un conjunto

22El trato con los escritores. Segunda serie. Instituto Nacional de Bellas Artes, México, 1964, p. 98.

sistemático y no la referencia al individuo que los produjo. 23

A cualquier trabajo de historia se le pregunta de dónde salió, quién lo escribió, cuándo, de qué modo y desde cuál punto de vista, como les sucede a los textos de poesía o de ficción. Todas estas preguntas, y otras más, conforman la rica tradición polémica de la historia mexicana, desde Francisco Bulnes hasta Miguel León-Portilla. El anonimato en la historia es más bien la excepción. Sin embargo, a diferencia de lo que sucede en las obras literarias, en nuestros días la función autor no funciona de lleno en las obras de historia. Como el historiador habita un terreno epistemológicamente neutral que según esto existe entre la ciencia y el arte, su tarea no sólo consiste en mediar entre el pasado y el presente, ni en conjugar nada más dos modos de comprender el mundo que



están separados normalmente,<sup>24</sup> sino en arreglárselas para cumplir con la función de autor que sus pretensiones artísticas le piden al mismo tiempo que cumple también con el anonimato que garantice su pertenencia a un cuerpo sistemático de saber. Con lo cual la autoría se reduce entonces a una manera de la responsabilidad, a una identificación bastante primaria o elemental que suele producir, por extensión, textos primarios o elementales.

En su discurso, Foucault distinguió cuatro rasgos distintivos de lo que él llama la función autor:

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Michel Foucault ¿ Qué es un autor?, iraducción de Corina Iturbe, Universidad Autónoma de Tlaxcala, México, 1985, pp. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Hayden V. White. op. cit., p. 23.

- como un cierto nivel constante de valor
- como un cierto campo de coherencia conceptual o teórica
- · como unidad estilística
- como un momento histórico definido y punto de confluencia de cierto número de acontecimientos.

#### Dicho con mayor amplitud:

El autor es lo que permite explicar tanto la presencia de ciertos acontecimientos en una obra como sus transformaciones, sus deformaciones, sus modificaciones diversas [...] El autor es asimismo el principio de una cierta unidad de escritura [...] El autor es también lo que permite superar las contradicciones que pueden desplegarse en una serie de textos [...] Por último, el autor es un cierto punto de expresión que, bajo formas más o menos acabadas, se manifiesta igual y con el mismo valor, en obras, en borradores, en cartas, en fragmentos, etcétera. 25

Sujeto por un oficio que se funda en el tiempo del verbo, el historiador arma textos a veces con muy poca consideración para consigo mismo. En la historia, como en la literatura, importa quien habla; pero a diferencia de lo que sucede en las letras, en la historia es común que se ponga mucho más cuidado en documentar y validar lo que se dice que en decirlo correctamente. Se cree, y mucho, en la obra; no me explico que sea menos la fe en la noción de autor.

Mi ensayo deberá glosar la omisión o la inclusión parcial del autor en el terreno de la historia. Esto es, lo que significa para el historiador sentirse como un autor a medias, entre la ciencia y la literatura: como un nivel inconstante de valor, como un campo de dudosa coherencia, como una dificil unidad estilística y como un momento histórico indefinido. Lo cual puede manifestarse en la inocencia de sus construcciones textuales, por un lado, y en un estilo pobre, por otro.

El historiador Peter Gay escribió un libro sobre el estilo en la historia, Style in History. 26 En cuatro historiadores (Gibbon, Ranke, Maçaulay y Burckhardt) descubrió cuatro actitudes distintas expresadas en sus recursos estilísticos. Creo oportuno enfatizar la pluralidad de una palabra que no delimita tan sólo las peculiaridades expositivas de un escrito. Así, entiendo que Silvio Zavala se refería al estilo de la historiografía mexicana de la segunda mitad de este siglo cuando le

<sup>25</sup> Michel Foucault. op. cit., p. 26.

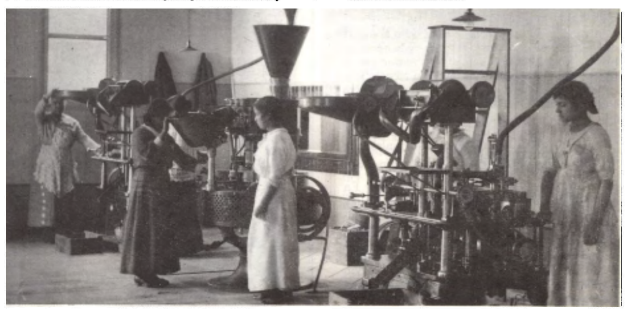
<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Peter Gay, Style in History, Oxford University Press, 1974.

comentó lo siguiente a Peter Bakewell. La historiografía anterior era más modesta, según Zavala. "Pensaba que el pasado es un campo muy grande, muy dificil, en el que apenas podemos encontrar algunas verdades, y era una actitud básica de esa historiografía. La actual, lo voy a decir en español, me parece petulante. Sabe y dicta todo. Es muy abundante, le regala al pasado sus modelos, sus ideas, su lenguaje gremial".27 Se precisa una determinación seria para reconocer que el estilo que pasa por el cubículo suele utilizar el ardid de la humildad formal para sugerir una veracidad. Opino que el historiador no tiene otra salida que la creación de un estilo, tal y como se lo puede llegar a plantear un hombre de letras. ¿Qué obstáculos se oponen a quien es capaz de recordar, recuperar e inventar la historia? El estilo es el esfuerzo por romper el cerco constante y estricto de la realidad que lo rodea. Nadie ignora la extensión y la profundidad que cabe en lo histórico. El estilo es instrumento para dominar tal entramado.

El comercio con la antropología en los años recientes, y en particular con dos o tres autores centrales como Lévi-Strauss, Evans-Pritchard y Geertz, ha beneficiado la forma en la que el historiador percibe su trabajo y su tema. Pero el asunto no se resume en una actitud antropológica de parte del historiador. Esta puede ser el punto de partida pero me parece que va más allá. El historiador, con el antropólogo, entiende hoy

de modo más explícito la escritura de los textos históricos. 28 Esto lo ha puesto en los linderos de la percepción y de la representación literarias, pero rara vez lo hemos visto aventurarse por allí. Sabemos que va y viene el interés de los historiadores por las dimensiones retóricas y narrativas de los escritos históricos, según aumenta o disminuye su insatisfacción con las convenciones genéricas de la disciplina. Pero este cuidado en el texto dice algo diferente, al menos en su propósito inicial. Se relaciona con la percepción y la representación de la disciplina como tal. Un número importante de obras ha diversificado sustancialmente las ambiciones teóricas y las estrategias de la investigación. Pienso en primer lugar en libros relacionados con la historia cultural, puesto que esta historia ha sido la más sensible a las indicaciones y sugerencias de la antropología y, además, porque la historia cultural ha incorporado en su agenda importantes territorios de lo social y económico.

El interés en el texto también tiene que ver con una recuperación conciente del principio que dice que en la historia sólo vale aquella manera de exposición comprometida con una vocación de perdurar. Perdurar con la mayor plenitud. Acaso esta preocupación por el texto y sus estructuras parte de aceptar que el pasado tal y como lo conocemos es, en su mayor parte, como decía George Steiner en su libro Después de Babel, una construcción verbal.



<sup>27</sup> Silvio Zavala, Conversación sobre la historia, Memoria de El Colegio Nacional, T. X., núm. 1, 1982, p. 16.

<sup>28</sup> Clifford Geertz, op. cit., pp. 11-34.

### **EDICION ESPECIAL**

### 30

# Códice de la Cruz-Badiano

Discursos pronunciados con motivo de la ceremonia de entrega del Códice de la Cruz-Badiano al pueblo mexicano por el C. Presidente de la República Lic. Carlos Salinas de Gortari, el 15 de julio de 1990 en el Museo Nacional de Antropología



FOTOGRAFIAS: JAVIER HINOJOSA

Versión original del texto

Códice de la Cruz-Badiano, primer libro médico mexicano
por Carlos Viesca Treviño

#### Palabras del Presidente Carlos Salinas de Gortari\*

Hoy, con alegría y admiración, se encuentra de nuevo con su pueblo y se protege bajo sus instituciones culturales, un testimonio invaluable de la medicina prehispánica y un ejemplar de la iconografía más bella: el Códice de la Cruz-Badiano.

Es éste un antiguo herbario hechocon la memoria aún viva de la caída de Tenochtitlan tres décadas atrás. Es la primera obra de las Américas en su género, muestra de la observación y la experiencia, la imaginación mítica y la sensibilidad plástica, que engrandece las muchas aportaciones de Xochimilco y Tlatelolco a la nación y al continente.

A través de los indios Martín de la Cruz y el traductor Juan Badiano, con tintas hechas de la tierra misma mexicana hace casi medio milenio, lo ofrecieron como obsequio, y como tal regresa ahora al suelo de su origen.

De entre todos los que pudo haber antes y vinieron después, este códice, al cruce de civilizaciones, amalgama dos almas, dos lenguas; dos modos de ver y entender que son ya nuestros por herencia. En ella sorprende la fuerza del nuevo mestizaje y nos recuerda que las culturas conviven y se distinguen sin quiebres en el presente, como sedimentos sobrepuestos del mismo espíritu.

"En el códice —decía Angel María Garibay—, un nativo reúne en su lengua, dulce y alada, la sabiduría curativa de sus ancestros, sabiduría que hoy perdura tanto por su valor histórico y estético, como por su papel en nuestra tradición medicinal.

En sus miniaturas pictóricas plasma las expresiones ideográficas náhuatl, llenas de luz y de gracia, colorido y expresión, que nos trasmiten la riqueza del suelo, de la flora y de la fauna de la Nueva España, y que anuncian a distancia el rigor de la ciencia nueva. Este hecho singular es justa razón de regocijo".

El pueblo de México, persistente en el interés esencial por sus raíces, celoso de los valores y tradiciones que heredó de su historia, tiene ahora la cercanía que brinda el patrimonio reunido: la enorme tranquilidad de saber que su código está bajo el experto cuidado del Instituto Nacional de Antropología e Historia, para que perdure otras tantas centurias, intacto en el futuro.

Sabemos que con el herbario, sumamos las marcas que descifran nuestra identidad, que son de otros tiempos y de otras experiencias, pero hoy, parte insustituible del alma compartida entre los mexicanos que entonces nacieron y los que hoy hacen prevalecer a la nación.

Llega el códice de Martín de la Cruz a México, con el gesto distinguido del peregrino de la paz. Juan Pablo II, sensible a esta aspiración profunda de los mexicanos.

La diligente labor de Gerónimo Prigione, representante especial del Papa en México, hizo suya la tarea de motivar la entrega al pueblo de México de esta joya literaria que por siglos enriqueció la Biblioteca Apostólica Vaticana.

<sup>\*</sup>Versión estenográfica.

Agradezco también al señor cardenal y a los señores obispos su diligente gestoría.

Sé que el pueblo de México guarda este reconocimiento, a la par del entusiasmo, que envolvió a la tan bienvenida visita papal.

Haga usted llegar a Su Santidad, señor delegado y representante especial, nuestro aprecio ratificado por este gesto adicional de afecto al pueblo de México.

El retorno a México del Códice de la Cruz-Badiano, culmina también esfuerzos diversos, individuales y de grupos por acercar su contenido y valor al mayor número de mexicanos, desde aquel Comité Badiano de hace medio siglo, hasta la cuidadosa labor de edición de Efraín del Pozo, la erudición que la transformó al español de Angel María Garibay, y la infatigable promoción visionaria del Instituto Mexicano del Seguro Social, que permitieron, hace un cuarto de siglo, su única publicación en México.

Es consecuente por eso, no dilatar la reedición y la más amplia difusión de esa valiosa reproducción facsimilar, sus anexos y la contribución que nuestra generación debe aportar.

Instruyo a las autoridades culturales a publicarla y a que esta obra única del patrimonio nacional, hoy ya presente en este Instituto, esté también viva en las conciencias de los mexicanos.

Toca ahora emprender un proceso amplio de apropiación de las muchas dimensiones valiosas del *Herbario de la Cruz-Badiano*. En particular, hago un llamado a la profesión médica mexicana, para extender el interés en esta pieza propia, primer eslabón de su tradición que es también nuestro orgullo. Que la densidad histórica que nos dejó el médico indio, resuene en la formación humanística del médico del mañana.



Que sea - como dijo Diego Rivera al pintar la iconografía del códice en el Hospital de la Raza—, con la intención de hacer percibir al pueblo de México lo que fue su cultura médica en el pasado, para así darle seguridad en el presente. Sea éste un feliz motivo para recoger el compromiso de todos, para asegurar una adecuada protección de nuestras tradiciones, de nuestra huella en el mundo; de nuestra capacidad para encontrarnos con las naciones en pleno reacomodo, con seguridad plena en nosotros mismos.

El orgullo que inspira el esplendor y la majestuosidad de nuestra cultura lo compartimos todos los mexicanos, sin excepción, y es nuestro donde sea

que se encuentre.

A nuestro patrimonio cultural no puede haber renuncia alguna, que las experiencias de la lectura del Códice de la Cruz-Badiano sean como una de sus pociones curativas que echan muy lejos el cansancio, sacuden el temor y dan bríos al corazón.

México nos necesita a todos con este ánimo para ratificar el orgullo por nuestro pasado, dominar los retos de nuestra historia presente y para abrirles a nuestros hijos y a los hijos de nuestros hijos, un más prometedor nuevo siglo y nuevo milenio.

### Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis Origen y Peripecias del Manuscrito

Jesús Kumate Secretario de Salud

El libro de Hierbas Medicinales de las Indias por Martín de la Cruz y traducido al latin por Juan Badiano, por medio de gestiones del presidente de México, retorna a la ciudad de su origen. Nuestra patria toma posesión de un libro único, incomparablemente hermoso, el más antiguo y más valioso testimonio de la medicina azteca en la primera mitad del siglo XVI. Hay regocijo general.

Un país se hace con hombres y libros, esto es con ideas que plantean ideales y proponen paradigmas. La Biblia movió a Mahoma a llamar a Israel "Pueblo del Libro". Para el cuidado de la salud y la atención a la enfermedad, el Clásico de Medicina Interna del Emperador Amarillo, el Corpus Hippocraticum y los libros de Galeno dominaron el pensamiento y la práctica médicas en casi todo el mundo durante dos milenios.

A mediados del siglo XVI, en el lapso de una década aparecen dos libros que señalan un parteaguas en el enfoque de los problemas médicos. En 1543 De Humani Corporis Fabrica en el que Andrea Vesalio sepulta, después de trece siglos, el dogma anatómico de Galeno y en 1552 el Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis, el último de los herbarios medievales. Si para la medicina europea la herbolaria declino ostensiblemente, en México permaneció incólume como sistema terapéutico para la población indígena.

¿Por qué aparece el Libellus... en 1552? La educación de los hijos de indios nobles, indios caciques, motivó la atención del virrey Antonio de Mendoza y para cuidarla fundó en 1536 el Colegio de la Santa Cruz en Tlatelolco. A unos 50 niños de 6 a 12 años y algunos jóvenes se les enseñaba castellano, náhuatl, latín, filosofía, lógica, aritmética, música y medicina azteca. Se les llamaba indios trilingües por hablar con propiedad además del náhuatl, el castellano y el latín.

Los resultados de tal sistema educativo se hicieron aparentes y concitaron envidias y enconos de algunos españoles, el principal Gerónimo López, adversario de Sahagún, regidor perpetuo de la ciudad de México, quien en una carta dirigida en 1541 al emperador escribió: "No parece suficiente el enseñar a los indios a leer y escribir, a encuadernar libros, a tocar flautas, chirimias, trompetas e instrumentos de percusión, a ser músicos y a conocer la gramática... les dan tanta instrucción y con tanto cuidado que hay niños y cada día más, que hablan el latín tan elegantemente como Cicerón..."

La inquina hacia el colegio aunada a una epidemia de cocoliztle en 1545, que diezmó a maestros y alumnos, pusieron en mala condición a la escuela; la Corte suspendió la subvención anual de mil pesos y entonces se padeció gran penuria.



Ante situación tan precaria, en 1552 el prior del convento de Santiago, Jacobo del Grado, tuvo la idea de recordar sutilmente al rey de España el olvido en que se encontraban los indios trilingües de Tlatelolco. El franciscano pensó que el regalo de un libro sobre herbolaria azteca y sus aplicaciones prácticas, escrito en latín por uno de los alumnos a partir de la experiencia de un médico del colegio, podría "recomendar a los indios a la cesárea majestad".

El resultado fue un manuscrito latino con ilustraciones coloreadas por un tlacuilo con algo más que oficio pictórico, una caligrafía profesional y el contenido ordenado de acuerdo a la nomenclatura médica europea del siglo XVI.

Haya sido idea de fray Jacobo o indicación del hijo del virrey Mendoza, todo señala que hubo prisa por elaborar el manuscrito. "Obra de circunstancias" según don Angel María Garibay. Algunas razones:

Primera: En la dedicatoria Juan Badiano menciona: "...pues no creo que haya otra causa de que con tal instancia pidas este opúsculo acerca de las hierbas y medicinas de los indios, que la de recomendar... a los indios, aún no siendo de ellos merecedores..."

Segunda: No quedó en México copia del manuscrito, costumbre era que al enviar a España algún documento quedara otro ejemplar en nuestros archivos, aunque bien pudiera ser que la copia haya desaparecido o exista en algún lugar ignoto.

Tercera: De las setenta hojas están en blanco la tercera, cuarta, quinta y la vigésimo tercera, así como las seis últimas amén de la primera de guardas.

Cuarta: Son legión las incorrecciones gramaticales, tergiversaciones y omisiones de letras. Es posible que según la costumbre de la época el autor escribiera la versión original y un amanuense la copiara: en este caso "...no sabía latín o si lo sabía, era con gran deficiencia..." Félix Zubillaga, de la Universidad Gregoriana, opina que: "sería extraño que el traductor, exacto ordinariamente en encontrar la expresión latina atinada, de matices muy peculiares y no pocas veces dificiles, incurriese en errores gramaticales a veces de no pequeña monta".

Quinta: Si como cabe suponer el padre Del Grado era un buen latinista, no tuvo tiempo de revisar y corregir la versión final del Libellus...

El autor del libro se anuncia en la primera página como Martín de la Cruz, un indio, médico del Colegio de la Santa Cruz, sin estudios formales (teóricos) sino versado sólo por la experimentación. En la última página, Juan Badiano, indio de Xochimilco, lector (profesor) en el colegio informa haber terminado la traducción al latín el día de la festividad de María Magdalena de 1552. Es casi seguro según Somolinos d'Ardois, que Badiano haya sido alumno fundador del colegio en 1536 y como eran admitidos entre 8 y 12 años, podría ser que su edad al traducir el códice no contara con más de 28 años.

Es evidente que la versión original fue escrita o dictada en náhuatl, Martín de la Cruz no hablaba latín y no es lógico que un médico azteca lo hubiera escrito en castellano. Emmart aduce en la primera edición facsimilar de 1940 que la referencia a la lepra en el índice, sin exposición ulterior y las páginas en blanco, serían indicios de un texto original en náhuatl que no llegó completo a Badiano. Somolinos d'Ardois se inclina por la prisa en terminar el manuscrito.

Garibay acepta la versión original en náhuatl basado en que al describir el hule, ollin en náhuatl, escribe: que en nuestra lengua se dice holli. Al referirse a la tuna usa el mismo giro: fructus qui nostrate sermone dicitur nochtli.

Steck opina que el colofón fue escrito directamente en latín por el uso común de las formas rituales laudatorias a los superiores, las que probablemente eran familiares a los profesores indigenas del Colegio de Tlatelolco.

Cuándo y cómo llegó el Libellus... a España, lo desconocemos. Francisco de Mendoza, a quien está dedicado el libro, hijo del primer virrey de la Nueva España, había salido a Perú acompañando a su padre en 1551. Es casi seguro que el rey emperador Carlos V no haya conocido el manuscrito: en efecto, desde 1543 había salido de España y volvió hasta 1556 después de abdicar, para encerrarse en el monasterio del Yuste hasta su muerte en 1558.

A su arribo a España el libro debió ser visto por el príncipe Felipe, después rey Felipe II, bibliófilo y admirador de dibujos indígenas. Dado que las hierbas aztecas no existian en la península, el manuscrito pasó a ocupar un sitio en alguna biblioteca real como una curiosidad exótica, pero sin utilidad en la práctica médica de su tiempo.

En la primera página aparece, entre los párrafos de la dedicatoria, la inscripción: ex libris didaci Cortavilae. Diego Cortavila y Sanabria fue un farmacéutico madrileño, gran erudito que vivió desde fines del siglo XVI hasta

mediados del XVII; se cuenta fue boticario de Felipe IV y de la reina Margarita de Austria, aficionado a los estudios botánicos, cultivaba un jardín, "que con grande costa, diligencia y trabajo ha traído a él muchas plantas". Es posible que haya tomado posesión del *Libellus*... a título de obsequio real.

En 1624 llegan a Madrid el cardenal Francesco Barberini, nuncio papal y su secretario Casiano del Pozzo, el *Libellus...* es adquirido por el cardenal y se incorpora a la Biblioteca Barberini fundada en 1679. Del Pozzo consigue copiarlo y en el siglo XVIII la copia es adquirida para la biblioteca de Jorge III.

A partir de su incorporación a la Biblioteca Barberini, pasan tres siglos antes de que vuelva a la luz pública. Su transferencia a la Biblioteca Vaticana en 1902 no dejó otra huella que los fragmentos de etiquetas en el lomo y la primera de guardas.

Para hacer verdad el que "hay libros que salen al mundo como almas en pena. Andan, andan y tropiezan a través de los siglos por la oscuridad y sufrimiento, hasta que un día aparece alguien que los saca del limbo del olvido", de pronto en 1929 se reinicia el interés por el descubrimiento prácticamente simultáneo de tres investigadores. El primero el profesor Charles Upson Clark al conducir investigaciones del Fondo Dawes, del Instituto Smithsoniano, lo encuentra durante su estudio de la Biblioteca Barberini, Clark, un latinista, profundo conocedor de la Biblioteca Vaticana desde 1898 no era historiador, tuvo visión exacta de la importancia del Libellus... y comunicó su hallazgo al profesor William H. Welch, uno de los fundadores de la Escuela de Medicina de Johns Hopkins, interesado por entonces en historia de la medicina y en una reunión de conocedores entre los que estaba Henry Sigerist, se pidió "...que el manuscrito se publicara lo más pronto posible, con facsimil, transcripción, traducción y comentarios..."

El segundo descubridor, un bibliotecario sueco, el Dr. Lynd Thorndike, lo encuentra al realizar el inventario de la Colección Barberini y relata el hallazgo brevemente en su trabajo sobre manuscritos de historia de la ciencia y de la medicina existentes en la Biblioteca Apostólica.

El mismo año el doctor Giuseppe Gabrieli, curador de la Biblioteca Corsiniana, da cuenta de la existencia en la Biblioteca del Castillo de Windsor de una copia italiana del manuscrito original.

En México el interés por el hallazgo del manuscrito se manifestó hasta 1939, cuarto centenario del establecimiento de la imprenta en México, un manuscrito de la primera traducción al castellano por Demetrio S. García, que sirvió para la primera edición impresa aparecida en 1955 aunque fechada en 1952 con el propósito de celebrar el cuarto centenario del Libellus...

Las ediciones facsimilares mejor logradas, por la calidad de la reproducción de las pinturas, la propiedad de las traducciones inglesa y castellana y los comentarios sobre los rubros botánicos, médicos, artísticos, culturales, históricos y antropológicos, son la de Emily Walcott Emmart de 1940 y la de Efrén C. del Pozo, en 1964.

El manuscrito ahora de vuelta definitiva a nuestro país, completa un tercer viaje transatlántico. La primera travesía fue el envío del papel desde Génova probablemente a España y luego a México. Las marcas de agua del papel; un guante con las siglas BA y una flor de 5 pétalos se identifica con la fábrica o molino genovés de Basile Acinelli y por testimonio judicial se sitúa a principios del siglo XVI.

El envío a España, muy probablemente en 1552, no sabemos quién fue su portador ni sus escalas antes de reposar por tres siglos en las bibliotecas de Roma. El tercer viaje y retorno definitivo a la patria tiene lugar 438 años después de su salida de la Nueva España.

¿Habrá terminado ahora el peregrinaje del manuscrito? ¿Será su destino el reposo seguro en la ciudad de su origen en el siglo XVI? Ciertamente que no.

México vuelve a tener posesión del único libro de medicina azteca del siglo XVI, algo más que un herbario, el último gran herbario a la usanza medieval. Según Garibay, un recetario, apreciación que no va al fondo del contenido.

El Libellus... es la descripción resumida de la práctica médica de los aztecas, no sólo por la herbolaria sino por materia mineral, animal y psicológica, mal denominada mágica. Constituye la fuente original de prácticas y maniobras cotidianas que no se han interrumpido desde hace más de seis siglos. Díganlo si no, las transacciones diarias de tianguis y aun mercados modernos, las limpias o los conceptos de frío-caliente presentes en nuestra visión de los alimentos.

Algunos capítulos tienen vigencia permanente, v. gr.: "Arboles y flores contra el cansancio de los administradores y los servidores públicos".

El manuscrito nos devuelve el documento más valioso de la medicina mexicana, la prueba irrefutable de la raíz experimental de la medicina azteca: ausencia de dogmas, la búsqueda en la naturaleza de plantas medicinales y la prueba práctica de sus efectos. El *Lihellus...* "es la sangre viva del espíritu de un sabio médico azteca, embalsamada y atesorada con el propósito de vivir más allá de la vida".

Nos queda mucho por conocer de lo descrito por Martín de la Cruz, el ilustre botánico don Faustino Miranda y su discípulo Javier Valdés pudieron identificar 80% de las 185 plantas dibujadas en el libro. Emmart en 1940 pudo clasificar a 50%. Reko en 1947 agregó y corrigió otras. Es un deber de los botánicos mexicanos continuar la búsqueda e identificación de las faltantes. ¿Acaso el nacimiento y prodigioso desarrollo actual de la industria de los esteroides en 1950, no surgió en México del barbasco o cabeza de negro crecida silvestre en Veracruz? ¿O hemos olvidado a María Sabina y sus hongos alucinógenos que mal utilizados, superficialmente comprendidos, no han sido objeto de un estudio psicofarmacológico más profundo y continuado? ¿Qué hay de verdad sobre el tepexcohuite? ¿Por qué aceptamos la moderna medicina psicosomática e ignoramos el enfoque azteca que asociaba o usaba el elemento "mágico" amén del efecto farmacológico de la hierba?

La vuelta a México del *Lihellus*... debería servir para algo más que enriquecer nuestro tesoro cultural, debe ser ocasión para acercar la medicina moderna, científica, con la herbolaria, empírica, de nuestros antepasados. Las ganancias serían mutuas y los beneficiarios serían los pacientes.

Por un lado, como fuente medicamentosa, se ha explorado sólo el 2% de las plantas existentes y por el otro, los herbolarios se limitan a informar sobre las indicaciones y no hay control de la variabilidad en el contenido de los principios activos.

Los estudios de pregrado en México deberían incluir la farmacología de nuestra flora, los trabajos sobre el zoapatl, la yoloxóchitl y el gordolobo son más que convincentes de su conveniencia y rentabilidad.

Con el retorno del *Lihellus*... algunos estudiosos tendrán el privilegio de examinar el precioso manuscrito, de admirar las espléndidas ilustraciones coloridas del *tlacuilo* anónimo, digno antecesor de nuestros pintores más ilustres, de constatar las preocupaciones e intenciones de los *tlatamini* del siglo XVI. Los muy escasos y afortunados mexicanos que hemos hojeado con fruición reverente el manuscrito, hemos oído la voz de sus autores lejana en el tiempo y en el espacio, hemos percibido que nos hablan, de mente a mente, de corazón a corazón. Una experiencia inolvidable, una vivencia estética invaluable.

La posesión del manuscrito, hecha posible por la autoridad moral del presidente de México y el respeto internacional que ha infundido para nuestro país, nos obliga como mexicanos a justipreciar la herencia de nuestros antepasados indígenas, "la evidencia de la sabiduría de nuestros mayores, del fruto de su sagacidad y experiencia que aumenta la responsabilidad de nuestra indiferencia y disimulo". Con el Programa Nacional de Solidaridad, el jefe de la nación ha empezado a pagar la deuda social centenaria contraída con nuestros compatriotas indígenas; una misión y un deber.

Como muestra mínima de aprecio y respeto debe existir un ejemplar del Libellus... en todas las bibliotecas de México, debe ser el primer libro adquirido por un médico mexicano y todos los nacidos en esta tierra debemos, tenemos que conocer cómo "en 1552, a escasos treinta años después de caída Tenochtillan en la negrura de sus lagos, un nativo reúne en su lengua alada y dulce la sabiduría curativa de sus ancestros... y da un precioso opúsculo, en que las galas de sus dibujos y colores se unen y se entrelazan, todo un documento de la historia de su raza".

Ahora vuelto al hogar de sus mayores, rodeado de los mejores testimonios de las culturas que le dieron origen, debemos estudiar más para comprender esa raiz herbolaria de nuestra cultura que hizo escribir a Sor Juana Inés en el siglo XVII:

¿Qué mágicas infusiones de los indios herbolarios de mi patria, entre mis letras el hechizo derramaron?

y podamos decirle: "Anda y ve pequeño libro, desea a todos: flores en el jardín, carne en la mesa, una jarra de vino rociado con ingenio. Una casa rodeada de jardines, un río corriendo a la puerta y un ruiseñor en el sicomoro".

El Códice de la Cruz-Badiano Primer texto sobre herbolaria mexicana Roberto García Moll Director General del INAH

El Códice Badiano, libro de magnifica factura, es el primer texto del que tenemos noticia sobre herbolaria mexicana escrito exactamente en la frontera cultural de su tiempo.

Poco o casi nada se sabe sobre sus autores Martín de la Cruz y Juan Badiano. Escrito originalmente en náhuatl por Martín de la Cruz y transcrito así para su edición, es traducido al latín por Juan Badiano; y a la manera de la época se edita la copia que ya conocemos.

Empastado en terciopelo rojo, en formato áureo de 20.6 x 15.2, papel europeo, 140 páginas logradas en 70 hojas. Preparado como original especial, el *Códice Badiano* es por sus características —como son algunas de sus páginas, que inexplicablemente aparecen en blanco, y pequeños olvidos en el terminado de los dibujos y en el cuidado de la edición— un incunable singular e inestimable.

Todo él está ilustrado con figuras de las plantas a color que suman al final ciento ochenta y cinco.

Para los textos se utilizó tinta de tierras en negro y para los títulos y nombres de plantas, en rojo.

El manuscrito a simple vista podría ser confundido por algunos con un herbario, es más que eso: es un compendio de recetas; hay en él fórmulas

diversas de aplicación e ingredientes, y en algunos casos se establecen también cantidades específicas.

Por el estilo utilizado para alcanzar las magnificas representaciones de las plantas, cualquiera puede percibir la influencia de los que fueran escribanos del México antiguo: los tlacuilos.

Al hojearlo con detenimiento uno podría imaginar que los autores observaron otros manuscritos de la época, propios y ajenos; hay ahí calidad para trascender y fidelidad al espíritu de los artistas que años atrás realizaran murales de gran realismo y de sublime ingenuidad.

El Códice Badiano constituye, sin duda, un documento inestimable para la cultura de nuestros pueblos, con él se puede reconstruir una parte de lo que fuera la conciencia de los antiguos habitantes de la cuenca y su enorme capacidad para aprovechar en beneficio de los pueblos el entorno natural: la magia en el uso de las plantas.

Nadie había escrito antes en tierras de América un texto de medicina natural; de herbolaria, soporte indiscutible de lo que es hoy recurso permanente de un inmenso número de pueblos en nuestro país.

Por la fecha en que fue editado puede afirmarse con certeza que treinta años después de la caída de Tenochtitlan. De la Cruz se asoma con humildad hacia el futuro y escribe en su lengua un testimonio inigualable de sabiduría que deja en quien lo lee la idea de un mundo donde la preocupación por la salud del hombre había surcado los caminos de la ciencia.

No es menos cierto que sus autores muestran gran capacidad para incorporar a la obra algunos rasgos que les son ajenos, sin embargo, fieles a su cometido reconocen lo propio y lo tradicional como trascendente; en 1929 cuando el códice es descubierto, la herbolaria mexicana seguía gozando de buena salud en medio de las preocupaciones de occidente por encontrar otros caminos.

No hablaré aquí de las vicisitudes en la "vida" del manuscrito hasta su incorporación a la Biblioteca Vaticana y posterior descubrimiento en 1929.

Prefiero señalar que después de esto aparecieron escritos y comentarios que nos facilitan hoy la explicación del origen y contenido del códice, gracias a la edición en versión castellana que publicó con gran acierto el Instituto Mexicano del Seguro Social en 1964 y que recientemente editó en versión facsimilar.

Hoy están de plácemes paleógrafos, lingüistas, artistas, editores, historiadores y médicos, pues tendremos ya, por decisión del señor presidente de la República, bajo nuestra custodia y para su estudio permanente y detallado, en la Biblioteca Nacional de Antropología e Historia el precioso original tal y como fue presentado en 1552 por sus esforzados autores.

Para nuestro país esto tiene un significado extraordinario, nos hace pensar en los acuerdos de UNESCO sobre restitución de bienes culturales a sus países de origen.

El regreso de este códice al continente, y en particular a tierras mexicanas, sienta un precedente de gran trascendencia que abrirá posibilidades en el futuro cercano para la concertación de acuerdos encaminados a lograr el retorno de otros bienes culturales que forman parte indisoluble de nuestro país.

El Códice Badiano, aun cuando es un bien material, puede darnos la medida del valor de lo intangible, porque se presenta no sólo un apunte simbólico del pasado y de un momento preciso, es además una lectura para inferir su contexto, y a partir de su estudio reconocer la sabiduría de los antiguos pobladores de la cuenca de México.

Es, para el año 1992 que se avecina, una evidencia escrita por quienes estuvieron ahí en el inicio de la cuenta de los últimos quinientos años y dejaron testimonio de su tradición.



El Códice de la Cruz-Badiano, primer libro médico mexicano Carlos Viesca Treviño

El reciente regreso a México del Códice de la Cruz-Badiano y su entrega al Museo Nacional de Antropología, por parte del señor presidente licenciado Carlos Salinas de Gortari, para su resguardo e investigación, han hecho de pronto recobrar actualidad a un texto de singular importancia para la historia de la medicina mexicana.

En efecto, el Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis, que tal es el título impuesto al códice por quienes lo elaboraron, es un documento único que testimonia un momento trascendental de nuestra historia: el del inicio del mestizaje que nos caracteriza e identifica. No es el Códice de la Cruz-Badiano el documento esencial que revela los secretos de la medicina mexica prehispánica, como ha querido ser visto por algunos entusiastas autores, ni tampoco es un texto redactado bajo el dictado de los piadosos frailes de Santa Cruz de Tlatelolco, lo que lo haría poco menos que una calca del tan popular Tesoro de Pobres que redactara antes de ser Papa el monje-cirujano Pedro Hispano y tuviera tanta importancia entre los franciscanos. En realidad, el Libellus... es un documento que, dadas las circunstancias particulares que rodearon su composición, debía de llenar los requisitos de ser muestra de la racionalidad de los indios mexicanos en un campo que, como lo es la medicina, se ubicara tanto a nivel de arte, es decir saber hacer, como de ciencia, de saber. Y esta racionalidad, ¿qué mejor que expresarla en latín, en la lengua culta de la época? Es curioso, pero explicable, que este primer documento médico mexicano, una de nuestras fuentes básicas para el estudio de la medicina náhuatl prehispánica, esté redactado en latín. El médico indígena, a los ojos de sus simpatizantes, muchos de ellos europeos que habían vivido en carne propia las bondades de sus tratamientos, era una contraparte que competía en igualdad de circunstancias con el médico europeo, y no debe de olvidarse que para el año en que se escribió el códice, 1552, no se había desatado aún esa conciencia epistemológica que dos décadas más tarde llevó a reconocer la existencia de una medicina diferente a la europea de tradición galeno-hipocrática, y a desconocer su validez tachándola de falsa. Al tiempo de la redacción del Libellus... apenas empezaba a entreverse en Europa la posibilidad de utilizar nuevos fármacos, algunos de ellos desconocidos para los autores de la antigüedad clásica y, por lo tanto, ausentes de las páginas de los libros, y esto conducía a la observación de sus efectos clínicos, por una parte, y a considerar, por otra, la unidad del conocimiento médico como un hecho a priori.

La intención del manuscrito. Es bien conocida la participación de fray Jacobo de Grado, por ese entonces rector del Colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, como le llama Badiano y guardián del convento de Santiago al cual estaba anexo el Colegio. Según afirmación expresa de Badiano, él recibió de fray Jacobo el encargo de traducir al latin el texto, lo más probablemente en náhuatl, de Martín de la Cruz, trabajo que realizó "no para hacer alarde de ingenio... sino por pura obediencia" a la que estaba obligado para con su mentor.

La participación de fray Jacobo de Grado en la concepción y ejecución del manuscrito ha llevado a relacionar a éste con la necesidad de hacer patente al rey las terribles carencias a las que había quedado expuesto el colegio a raíz del irregular arribo del dinero real, del desinteres creciente de las autoridades novohispanas en relación con él, así como del abandono de que fue objeto por parte de fray Juan de Zumárraga, su fundador y principal impulsor en sus primeros años. La recomendación a los indios ante su sacra majestad que hace Martín de la Cruz en la presentación de la obra, ha llevado a centrar exclusivamente en esto la intención del manuscrito.

No se expresa abiertamente en ninguna parte del texto, pero tampoco debe dejarse de lado su posible papel, abogando por la racionalidad del indio en el marco de la acre polémica que protagonizaran fray Bartolomé de las Casas y Ginés de Sepúlveda, defendiéndola el primero y refutándola este último, a lo largo de varias décadas.

Sin embargo, un hecho que ha sido poco atendido hasta ahora, es la participación de don Francisco de Mendoza, hijo de don Antonio, el que hasta el año anterior a la redacción del códice fuera virrey de la Nueva España. En la dedicatoria del Libellus, Martín de la Cruz se dirige expresamente a él dedicándole y encomendándole el libro, pero, al mismo tiempo, señalando que esa sus instancias que este ha sido escrito. Sólo Somolinos d'Ardois ha señalado este hecho, aunque al parecer no le dio más valor que el de ser él mismo el encargado de introducirlo ante el rey. Sin embargo, es de notar que no era habitual el que un distinguido personaje de la corte virreynal se interesara por encargar un libro sobre las formas que los indios tenían para curar y más aún, porque se redactara a toda prisa, fuera ejecutado lujosamente y se llevara como regalo al rey.

En otro texto hago relación de cómo el interés de don Francisco de Mendoza por exportar especias y tal vez plantas medicinales de Nueva España al Viejo Mundo lo pusieron en 1553, a poco de su arribo a España con el códice, con un destacado médico sevillano, Nicolás Monardes, y cómo poco tiempo después éste fundara una compañía destinada al comercio con ultramar y emprendiera lo que habría de ser una larga aventura relacionada con la obtención, estudio y empleo de plantas medicinales americanas. Es sabido actualmente que don Francisco había cultivado algunas especias, entre las cuales el gengibre se logró de muy buena calidad, así como la raíz de la China (Smilax pseudochina), una de las plantas más empleadas en el tratamiento de la sífilis. y que precisamente a raíz del viaje en el que llevó al rey el Libellus....

Códice de la Cruz-Badiano, fo. 631.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gómez Canedo, Lino. La educación de los marginados durante la época colonial. Mexico. Ed. Porrúa. 1982. pp. 137 y ss. Somolinos d'Ardois, Germán: "Estudio histórico" en De la Cruz, M., Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis, México, IMSS, 1964, 301-327, p.303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Códice de la Cruz-Badiano, fo.lv.
<sup>4</sup> Somolinos d'Ardois, art. cit., p. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Viesca, C., Las plantas mexicanas en Europa, Vida y obra del doctor Nicolás Monardes, en proceso de publicación, p. 125 del mecanoescrito.

había contratado ventajosamente en la corte, probablemente con el principe Felipe, más tarde Felipe II, la introducción de ambas a España.<sup>6</sup>

Quedan muchos puntos oscuros que quizá la búsqueda intencionada en archivos mexicanos y españoles pueda aclarar en el futuro: desde los detalles de los contratos obtenidos por don Francisco de Mendoza, su posible relación con el doctor Monardes y con los Fueger, esta última directamente en razón de los monopolios para el comercio de algunas plantas medicinales, que, como el guayacán (Guaiacum officinalis), estos controlaban. El hecho es que el interés de Mendoza por las plantas medicinales que utilizaban los indios novohispanos no era tan desinteresado como parecía a primera vista y que tal vez la premura con que pidió el manuscrito se debió a sus planes comerciales en gran escala.

Los autores. Poco es lo que se sabe de las personas que intervinieron en la manufactura del códice. Martín de la Cruz fue el autor del texto. Que era médico indio del Colegio de Santa Cruz de Tlatelolco, que nunca había estudiado profesionalmente y había adquirido su saber "por puros procedimientos de experiencia", y que había sido beneficiado en diferentes maneras cuyos detalles se desconocen por don Antonio de Mendoza, es lo único que se sabe de él además de que para la época en que compuso el texto del códice era ya viejo, es lo único que se sabe a ciencia cierta de él. Ni siquiera la pretensión de que era xochimilca está basada en ninguna evidencia documental genuina. Es posible que hubiera aprendido la medicina antes de la conquista, pero esto tampoco es un hecho probado, aunque la otra alternativa es que fuera muy joven al tiempo de ella y que aprendiera la tradición de sus mayores en los años inmediatos. De cualquier manera, puede afirmarse que conocía bien la forma indígena de practicar la medicina y los diagnósticos propios de ella, aun cuando en el códice hace todos los esfuerzos por no hablar de aspectos conceptuales y se limitó a enumerar tratamientos, cumpliendo así seguramente con la orden de Mendoza y evitando el riesgo de hablar de las antiguas creencias y caer en entredicho ante sus protectores religiosos.

De Juan Badiano sabemos que era oriundo de Xochimilco y muy probablemente alumno del Colegio de Santa Cruz, ya que era esta la única institución de enseñanza superior para indígenas que existía entonces en México y Badiano manejaba con fluidez el latín y, seguramente, el castellano. Además, en las frases que dirige al lector en la última página del códice, se ostenta como profesor del dicho Colegio.

En los archivos procedentes del colegio aparece otro Juan Badiano, lector en él, que murió durante la epidemia de cocoliztle de 1545 y que probablemente fuera padre del que ahora nos ocupa.

Fuera de lo anterior, todo lo que se ha dicho de ambos es más producto de la imaginación que de la investigación.

El contenido del manuscrito. Dividido en trece capítulos, número que quizá tuviera alguna relación con criterios astrológicos de origen prehispánico, el Libellus... ofrece una relación de buen número de tratamientos contra las enfermedades más comunes entre los indios que habitaban entonces la ciudad de México. Aunque por el título es un herbario, y de hecho la mayor parte de los remedios prescritos son vegetales, no faltan en las recetas partes de animales o sustancias de origen animal, ni minerales de muy diversos géneros.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Monardes, Nicolás, Primera y Segunda y Tercera partes de la Historia Medicinal de las cosas que se traen de nuestras Indias Occidentales que sirven en Medicina, Sevilla, Alonso Escribano, 1574, fo. 16v.

<sup>&#</sup>x27;Códice de la Cruz-Badiano, fo. | r. | 8 Del Pozo, Efrén. "Valor médico y documental del manuscrito", en M. de la Cruz. Libellus... ed. cit., p. 330.

<sup>9</sup> Códice de la Cruz-Badiano, fo. 631.



La relación de enfermedades se hace siguiendo un orden de cabeza a pies, como era costumbre en textos europeos semejantes, aunque debo confesar que no se sabe si éste era el mismo orden seguido por los indígenas mexicanos antes de su contacto con los europeos.

Llama la atención la aparición de nombres de enfermedades que proceden directamente de fuentes europeas, como son la podagra, el mal comicial o epilepsia. la micropsiquia o la mente de Abdera, testimoniando todas y cada una de ellas un conocimiento de textos clásicos, como el de Plinio y Dioscórides, cuyas obras existían en ese tiempo en la biblioteca de Tlatelolco, y tal vez de algunas de las obras de Galeno y Celso.

Tampoco se sabe si era Martín de la Cruz quien las conocía, lo cual no es muy probable, o estas denominaciones proceden de mano de Badiano, quien es muy factible que hubiera leído siquiera parcialmente esos textos. Interesantísimo sería el disponer del texto náhuatl original y poderlo comparar con el resultado de la traducción, pero esto queda solamente a nivel de buenos deseos.

Es un hecho, sin embargo, que existe una influencia europea perfectamente detectable en el códice, y que el análisis detallado de ella puede conducir a la identificación de cómo tomaron los médicos indígenas el conocimiento clásico y de cómo lo adaptaron de acuerdo a su propio sistema de pensamiento médico.

Esto último no fue posible antes, dado que prácticamente no se sabía nada acerca del pensamiento médico indígena, y los estudios sobre su medicina se habían limitado a enumerar lo que conocían, siempre de acuerdo con una visión moderna de la medicina y no buscando el comprender los mínimos accesibles del pensamiento indígena y ver el problema desde la óptica de su propia cosmovisión.<sup>14</sup>

Es paradójico que ahora hablemos del Códice de la Cruz-Badiano como un documento demostrativo del mestizaje cultural que sufrió la medicina en México en el siglo XVI, y que sólo a partir de esta aseveración se llegue a

<sup>10</sup> Ibid. fo. 35v.

<sup>11</sup> *lbid.* fo. 51v.

<sup>12</sup> Ibid. fo. 53r.

<sup>13</sup> Ibid. fo. 53v.

<sup>14</sup> López Austin. Alfredo, Cuerpo Humano e Ideología, 2 vols., México, UNAM, 1984. Viesca, C., La medicina náhuatl prehispánica. México, Ed. Panorama. 1986. Viesca, C., Ticiotl. conceptos médicos de los antiguos mexicanos, en prensa.

replantear el problema de la medicina indígena prehispánica. Pero el curso que han tomado las investigaciones sobre el tema explica la situación, ya que la evidencia de que algunos elementos del códice son de origen europeo llevó primero a dudar acerca de lo genuino de su contenido<sup>15</sup> y después a afinar los instrumentos de análisis a fin de separar ambas vertientes del conocimiento médico que se dieron cita precisamente en México durante el siglo XVI.

En este sentido, el códice, además de seguir siendo un documento fundamental para el conocimiento de la medicina indígena, cobra nuevo valor al manifestarse como representativo de una manera indígena de incorporar a la ciencia médica europea y, por lo tanto, de esa medicina tequitqui cuya existencia había llegado aun a ser puesta en duda.<sup>16</sup>

Volviendo al tema de la medicina indígena, es indiscutible que el Códice de la Cruz-Badiano es uno de los documentos fundamentales para su estudio y que, contrariamente a lo que ha pretendido recientemente la escuela antropológica norteamericana, hay evidencias suficientes para probar y documentar no sólo la existencia sino también muchos de los detalles y criterios que le son propios y a la vez la definen. Está hoy en día fuera de duda el que la medicina náhuatl prehispánica estaba basada en una visión del universo en la que los seres y fuerzas procedentes del inframundo, de los diferentes cielos y de los rumbos de la superficie de la tierra actuaban sobre el hombre, y en la que todos ellos podían ser conceptualizados de acuerdo con su naturaleza más o menos fría o caliente. Está también más allá de toda discusión la existencia de un concepto de salud entendida como equilibrio entre las partes constitutivas de cada individuo y entre éste y el universo accesible y con acceso a él.

Amén de los múltiples trabajos que se han realizado acerca de diferentes aspectos del códice, dividiendo su contenido de acuerdo a una visión moderna del cuerpo humano, éste se presta para intentar una interpretación de las enfermedades que busque ubicarlas en el sentido que estas tenían para los médicos indígenas. Es evidente y se ha discutido bastante, pero no lo suficiente para agotar el tema, sobre las enfermedades por frío y por calor —y prefiero expresarlo así, pues me parece más preciso que hablar de enfermedades frías o calientes en esencia, ya que este concepto era más relacionado con la proveniencia, ubicación y dinámica de la enfermedad que con una propiedad que le fuera intrínseca. Pero, además, pueden hacerse notar los elementos existentes para ubicar, fuera de un orden anatómico de cabeza a pies a las enfermedades mentales, que ahora sabemos se podían referir a entidades anímicas con centros en el cerebro, la "mollera" la y los cabellos de la coronilla la primera, en el corazón y el higado, la segunda y tercera respectivamente. En el códice, todas ellas aparecen en el capítulo noveno, en el cual se agrupan enfermedades en las que existe un común denominador de aumento de calor, lo cual nos obliga a revisar el concepto de melancolía que anteriormente habíamos tomado en una forma que resulta ser demasiado próxima al concepto galeno-hipocrático de ella y tal vez no coincida con el que tenía realmente Martín de la Cruz; y en el décimo, cuyo eje parece ubicarse en la presencia de un viento dañino y de cambios en el olor. A estos deben agregarse los dos últimos incisos del capítulo octavo, los cuales parecen estar más en relación con el contenido del noveno, siendo la fatiga definida como caliente y tratando estas dos secciones de la fatiga y del cansancio "del que administra la República".

Baste por ahora con mencionar estos pocos ejemplos que permitirán al lector darse cuenta del proceso de reconstrucción de los sistemas prehispánicos de clasificación de las enfermedades que se está llevando a cabo actualmente.

<sup>17</sup>Foster, George, "On the Origin of Humoral Medicine in Latin America", Medical Anthropology Quaterly, 1:4 (NS), (Dec. 1987): 355-393.

<sup>15</sup> Del Pozo, Efrén. art. cit., pp. 333-334.

<sup>16</sup> Viesca, C., "La medicina indígena en la Nueva España del siglo XVI", en G. Aguirre Beltrán, J. Somolinos y R. Moreno de los Arcos. Coords., La medicina novohispana del siglo XVI. Vol. II de Historia General de la Medicina en México, UNAM Acad. Nal. de Medicina (en prensa).

Otro punto importante y complementario del anterior es la posibilidad de desarrollar análisis semánticos bastante completos en relación con los nombres nahuas de algunas de las enfermedades mencionadas en el códice y establecer criterios de correlación a partir de ellos y del contraste que se puede realizar con el análisis del mismo género llevado a cabo sobre los elementos terapéuticos citados en el texto. En un sistema de pensamiento dotado de una gran congruencia entre sus elementos, como lo era la medicina náhuatl prehispánica, el análisis de las relaciones entre ellos provee de una inmensa cantidad de datos cuya riqueza apenas se va esbozando.

En fin, también la investigación botánica se ha enriquecido al dar cabida al conocimiento etnobotánico y tener la posibilidad de comparar el uso antiguo con el actual de las diferentes plantas, así como el asegurar que la identificación que se ha hecho de estas sea la correcta.

Visto así, el Códice de la Cruz-Badiano reviste otra línea de interés, que es la de, considerado como muestra del saber de un médico indígena del México del siglo XVI, convertirse en modelo para ser comparado con los repertorios terapéuticos de médicos indígenas contemporáneos nuestros y así abrir una posibilidad real de análisis de la extensión real que alcanzó la medicina náhuatl y la medida de su supervivencia.

Documento esencial, definitorio de la identidad cultural del mexicano así como de lo genuino de nuestra medicina, el Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis se constituye actualmente como un reto a la creatividad de los investigadores cuyas interrogantes seguramente abrirán camino a respuestas ricas y novedosas.





de la

# arqueología mexicana

1790-1990