PROYECTO: DOCUMENTOS PICTOGRÁFICOS DE TLANCALA Culto y parentesco en una comunidad nahua del sureste de Tlaxcala. Los desposorios de la virgen' Antropologo Nazerio A. Sanchez Mastranzo Centromata Tian alas 1000 (contestamenta) ESPADERO. PALESTINA--DAMASCO

#### Introducción

El estadio de las comunidades tradicionales contemporáneas reviste una especial importancia debido, principalments, al embate que tienen que librar con la modernización y las políticas neoliberales en nuestro país. De esta manora muchos de estos pueblos que van resistiendo en su condianidad talex embates, estructuran una serie de practicas que permite reforzar un elemento fundamental hacia si mismas. Se trata de la identidad étnicamisma que se entiende aqui como la manera en que los habitantes se identifican entre si, se diferencian de los demás y son capaces de es-Irneturar un dialogo con los que son diferentes y can quienes comparlen ciertos rasgos culturales.

Esta identidad no es un elemento cultural reciente, sino que siempre ha estado presente en la vida de los pueblos, que se aviva y manifiesta en momentos de crisis y opera como eje en situaciones de crisis cultural cuando los modelus o formas ajenas comienzan a incursionar dentro de las mismas sociedades. Con estas estrategias, los pueblos adaptan sus formas a la modernidad, incorporando incluse cuestiones modernas a practicas tradicionales o a discursos muchas veces arraigados en el subconsciente colectiva de los mismos pueblos,

Así, la practica ritual no se circunscribe al contexto de lo sagrado, sino que en la misma vida 
cotidiana funciona como punto de 
equilibrio para armonizar las relaciones sociales de los individuos. 
Visto de otra manera más practica, 
este aspecto de la ritualidad debe 
entenderse como una expresión colectiva y circunstancial del campo 
del ritual religioso, y a éste como 
un lenguaje que tiene la capacidad 
de expresar contenidos de otros

âmbitos de la existencia social o individual.

Esta ritualidad también se ha entendido como la actualización mitica de la comunidad, ya que en ella interviene el santo patrón, quien en este momento constituve la base de la organización sortal y del consenso simbolico, en tanto que es considerado no sólo. como protector y abogado local, sino sobre todo como centro de convergencia de todas las relaciones sociales, principio vital de la comunidad y elemento elave de suidentidad. Así el santo patrón esel corazón del pueblo y resume en si mismo su identidad historica, su realidad presente y sa destino.3

En la concepción cosmogónica se distinguen tres planos: el ultra terreno e infraterrenal, los espacios ocupados por las divinidades y el punto concedido a los hombres. El punto de contacto con las divinidades son los espacios sugrados: los cernos, las cuevas, los ojos de agua, el bosque, la tierra de cultivo; pero también en los adoratorios del pueble: el cementerio, la cofrarifa, los alteres domésticos, la igiesia. Precisamente estos espacios se vinculan a partir de los recorridos efectuados en una procesión, donde la imagen del santo es llevada y su presencia particular refuerza las propiedades y características sagradas del lugar.

### La comunidad de estudio

La comunidad donde se ha realizado la investigación de campo durante los últimos cuatro arios es San Pablo del Monte, municipio que se encuentra extramuros de la ciudad de puebla, pero que pertenece al estado de Tlaxcala. El municipio se caracteriza por la conformación en barrios, 11 en total, éstos sengrupos localizados dentro de un tecritorio y ligados a partir de las relaciones consanguíneas y rituales, es decir, que los barrios están con formados por familias emparentadas entre si, debido al matrimonio de sus miembros y al servicio que presta a la actividad ritual.<sup>2</sup>

La comunidad de San Pablo del Monte se localiza al sur del estado de Tlaxcala y limita al sur y al oriente con el estado de Puebla, al norte con el municipio de Teolocholco y al poniente con los municipios de Tenancingo, Mazatecochco y Acuamanala.

Uhicado a 2,300 metros sobre el nivel dei mar, el municipio posee una superficie territorial de 63,760 kilómetros cuadrados, conformado por una cabecera municipal, Villa Vicente Guerrero, y 12 localidades o barrios: San Sebastián, San Bartolomé, San Pedro, Tlaltepango, La Santisima, San Miguel, San Nicolás, El Cristo, Santiago, Jesús, San Cosme y San Jaidro Buensuceso.

Los barrios que conforman a la comunidad sont San Schastián, San Bartolomé, San Pedro, Tlaltepango, La Santisima, San Nicolás, El Cristo, San Miguel, Santiago, Jesús y San Cosme. Dentro de cada uno existe un complejo sistema de cargos religiosos que van desde el fiscal como figura de autoridad moral, el mayordomo del santo del barrio y a continuación distintos mayordomos cuyo número varia entre seis y 25 sin contar los que son considerados de pueblo.

Las mayordomias de pueblo se rotan entre 10 de los 11 barrios, ya que Tlaltepango funciona de ma nora independiente a partir de que hace algunos años se creó la cuasiparroquia. El sistema de cargos en San Pablo del Monte es de tipo ascendente y está conformado de la siguiente manera:

Fiscal 19

Fiscal 2<sup>a</sup>

Fiscal 3° Fiscal 4°

Sancísimo Sacramento

Santo Entierro
Divino Salvador del Monte
San Pablo
San Pedro
La Resurrección
San José
Santo Fece Homo
Corazón de Jesús
San Pedro Nolasco

Virgen de Guadalupe Virgen del Os Remedios Virgen del Carmen La Purisima Concepción Virgen de los Dolores Santa Bárbara

San Mignelito Santo Angelito San Dieguito Niños Mártires San Anronio Se pueden caracterizar tres ti pos de cargos de acuerdo con su composición, el primero lo llamaremos corporado, este tipo aglutina a miembros de la comunidad quienes no guardan ninguna relación parental; además este tipo estratifica a partir de los componentes o ayudantes del mayordomo principal cierto escalatón.

El segundo tipo la denominamos corparado familiar, se compone por miembros que guardan una relación de parentesco, sea consangumen o por alimidad, además los miembros de este tipo trabajan en torno a alcanzar el prestigio de la familia, este tipo se esta volviendo cada vez más frecuente entre los que aspiran o ya están desempeñando algún cargo.

El último tipo se puede denominar individual, y correspondeal momento en que la mayordomía sólo la desempeña un individuo, muchas veces llevando como acompañante a su esposa. Este tipo se puede identificar como que el prestigio es buscado sólo para des tacar dentro de la misma comunidad y generalmente lo desempeñan quienes aspiran a conseguir algún puesto político un lo inmediato.

Para los cargos de barrio, los mayordomos y el fiscal del mismo. cligen dentro de los "hijos de barrio" a quien podría desempeñar alguna mayordomía, si el designado acepta este comienza a buscar a sus componentes que pueden ser un numeto de entre cuatro y seis, en los últimos años se da al caso de que la mayordomia la asumen personas que guardan algún vinculo familiar, también las variantes pueden ser que alguna mujer participe como componente, no se conocen casos en los que alguna mujer casada funja como mayordoma principal, si en cambio se conocen a quienes habiendo ensuadado o siendo solto



ras han sido solo componentes sin que hayan llegado a la titularidad de la mayordomía.

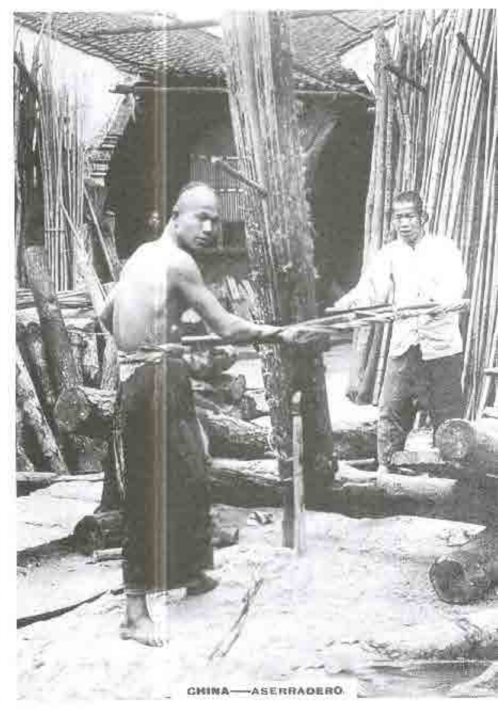
Tenemos que dejar en claro que el mayordomo de barrio se diferencia del de pueblo por un aspecto esencial, mienteas el mayordomo de pueblo se encarga de organizar y celebrar rituales religiosos que están dirigidas a venerar a una ima gen que todo el pueblo venera y que se encuentra bajo resguardo en la parroquia de la comunidad; la mayordomía de barrio se encarga de la celebración de rituales dirigidos a alguna imagen que es venerada unicamente en el barrio donde reside el mayordomo.

El desempeño de la fiscalia o la mayordomia en sus aspectos, se da a partir de la elección de quien desempeñara durante un año el servicio respectivo. En el caso de los cargos de barrio en algunos casos existen listas de quienes desean iniciar la carrera por la mayordomía. como es el caso en el barrio de San Nicolás; en algunos otros casos ha sucedido que no existen candidatos que quieran asumir el cargo y el mayordomo saliente es convencido de continuar por un año más. Esta es ocasión en que el capital prestigio del mayordomo se incrementa y deja de verse como la posibilidad de enriquecerse a costa del cargo.

Hemos analizado el sistema de cargos que opera en el barrio de San Cosme," funciona como elemento de identidad a partir de una serie de elementos que van desde el ritual de "juramento" hasta la entrega de la imagen que simboliza el cargo. En el momento en que el nuevo mayordomo va a tomar posesión, ésta se realiza en la misa comunitaria y consiste en ubicar a los nuevos mayordomos frente al altar con una cera encendida, al tiempo que el sacerdote pregunta, si están dispuestos a trabajar por la

iglesia, si están dispuestos a trabajar bajo la dirección del parroco y si están dispuestos a trabajar por la comunidad.

los mievos cargueros van a desempeñar su trabajo constituye la partioficial que la iglesia institucional pretende regir del sistema de cargos, por su parte la comunidad ha ce suyo al carguero y le confirma su beneplácito a partir de la comida que los recien nombrados obrecen a la comunidad. Para la elección de os cargos de pueblo, los barrios desde un año antes realizan una remiún que se denomina "Tequilmamalaliz", y al hecho de elegir se le llama "Tequipepenaliz". Al momento en que es electo a los integrantes de la mayordomía, estos eligen al prime ro de sus cargadores a quien se le denomina "Hahancatiachea", que a su vez elige a los otros tres: estos cuatro serán quienes cargaran a la imagen durante rodo el año en las procesiones que se realicen, el ma-



yordomo asume el compromiso de ofrecerles de comer cada vez que salgan con el santo.

El costo de las mayordomías es sufragado por el mayordomo y sus componentes, al primero le corresponde 50% de los gastos y a los componentes el otro 50% dividido entre tres. Como uno de los objetivos particulares de las mayordomías es estar pendiente por la imagen que se venera en la parroquia, entonces cada uno de los que componen la mayordomía van turnándose cada semana para la colocación y pago del arreglo floral.

Cuando se aproxima la fecha para la celebración del santo, el mayordomo invita por escrito y personalmente a cada uno de los otros mayordomos. La invitación se bace en casa del mayordomo a invitar llevando flores, ceras y alcohol. Las flores y las ceras se colocan delante del "remandito", que es la imagen que cada mayordomo posee en su casa como signo de autoridad, cuando terminan de ponerse de acuerdo sobre la hora, el día, el color de las flores entonces sellan su acuerdo libando ante la imagen.

Para la realización de la fiesta. ésta se organiza con mañanitas al santo festejado, misa, procesión por el primer cuadro de la población y concluye con la comida en casa del mayordomo. Esta comida es preparada por la familia del mayordomo y de los componentes, en una junta previa se ponen de acuerdo sobre lo que van a ofrecer como comida, que por lo general es mole, arroz, frijoles v bebidas que van desde refrescos hasta alcohol, pulque o bebidas embotelladas; también se establece el número de mujeres que serán necesarias para elaborar los alimentos. Estas mujeres provienen de la familia nuclear, de la familia extensa y de la familia ritual de los mayordomos.

Quienes desempeñan la mayordomía en la mayoría de los barrios, y el barrio de San Cosme no es la excepción, y buscan algún día flegar a ser fiscal de pueblo son, ante todo, icles de familia que se desempeñas como obreros o albaniles; aunque en menor número, se da el caso de que algunos profesionistas busquen serlo. Existe, al parecer, una serie de razones que justifica lo anterior, por un lado es que la población profesionista se incrementa día con día lo que hace que el sistema de cargos ya no se vea como un objetivo para alcanzar el capital prestigio, pues quienes hoy tienen una profesión buscan más. bien adquirir este capital a partir do establecer relación y alianzas laborales con otros grupos de mayor categoria social dentro del circulo laboral o político, ya sea en la capital del estado o bien en la misma ciudad de puebla.

Otra de las variantes entre quienes desempeñan los cargos es que se trata ahora de los proxeneras, ya que su mimero se ha incrementado considerablemente. Este sector de la población parte del hecho de buscar con la realización de la mayordomía ganarse la simpatía de la población aun y cuando la manera de conseguir sus recursos económicos no sea aceptada por el resto de la población.

# La fiesta de los desposorios de la virgen

En la comunidad la fiesta inicia en los primeros días del mes de octubre, cuando el mayordomo de San José, en compañía de su familia local y extensa, asiste a la casa del mayordomo de la Virgen María, quien también se hace acompañar de su familia local y extensa, y del fiscal del barrio. El primero lleva consigo flores, incienso y un canasto con pan. Una vez que han llegado a la

casa en cuestión solicitan permiso para la entrega de los regalos y el fiscal entonces delante de la imagen de la virgen solicita permiso para que el mayordomo de San José adorne el nicho de la virgen.

Una vez que el mayordomo de San José, junto con su familia han terminado de adornar el nicho, cada uno inciensa a la imagen. Al terminar el mayordomo de San José entrega a su contraparte el canasto con pan y una botella de licor, mismos que son recibidos y entonces el mayordomo anfitrión invita al otro mayordomo y a su familia a pasar a la mesa para degustar mole con arroz y frijoles. En ese momento comienza a repartir el licor que le acaban de obsequiar y sirve tanto a hombres como a mujeres y van presentándose cada uno de los acompañantes de cada uno de los mayordomos.

La comida y la convivencia avanzan y entonces hacen su aparición los futuros padrinos de velación de la ceremonia, elegidos por el mayordomo de San José, y también. son presentados al mayordomo de la virgen y a su familia. La presencia de los futuros padrinos no es casual, ya que toman las medidas. de la imagen para confeccionarle el ajuar, mismo que será realizado por la madrina o bien podría ser mandado a hacer con alguna costurera. Los padrinos terminan su cometido y son invitados entonces a pasar a la mesa donde además de los respectivos platillos, recibenuna botella de licor para que el padrino lo reparta a los asistentes.

Cuando los padrinos han terminado de comer y de compartir el licor, piden permiso para retirarse y entonces el mayordomo de la virgen trae el canasto que recibió, pero ahora con un olla de mole, carne de pollo cocida y cruda, y se la entrega a su contraparte como



ALEMANIA - LA SELVA NEGRA. MUCHACHA DEL ENLLE DE GULACH

agradecimiento, en ese momento se acuerda la hora de la misa del 18 de octubre, fecha en que según el calendario liturgico se festeja a San Lucas, y día en que se realiza la festividad en cuestión.

Llegado el día de la fiesta, por la mañana los parientes del mayordomo de San José llevan el desayuno a la casa del mayordomo de la virgen. Este desayuno consiste en una olía de atole champurrado, un canasto con tamales y otro con pan de dulce. Además de los alimentos llevan consigo unas guías de pino y ramos de Cempoalxochiti, mismos que adornaran la puerta de la casa. Mientras tanto en la casa del

mayordomo de San José, la l'amilia se encuentra preparando la comida para después de la misa, las mujeres en las cuestiones de la cocina, mientras que los hombres se dedican a poner mesas y a adornar el frente de la casa y la capilla del barrio.

Dos horas antes de la celebración los padrinos llegan a casa del mayordomo de San José, traen la ropa de San José y de la virgen, además de un rollo de Flores de Cempoalxochtl. Visten la imagen del santo y entonces comienzan a formar el Xochitelpoch. Una vez que han concluido colocan a San José en su anda y se dirigen a la casa del mayordomo de la virgen para vestirla, como el seguito tiene que pasar forzosamente por la capilla, dejan ahí el Xochitelpoch. Una vez en casa del mayordomo de la virgen, piden permiso a éste para poder iniciar el cambio de rupa, cuando concluyen la imagen es colocada en su anda y cargada por cuatro mujeres adolescentes e inician el recorrido hacia la capilla para la celebración.

Cuando han llegado a la capilla ambas imágenes son colocadas a un lado del altar y los padrinos enfrente de ellas. Concluye la misa y entonces las imágenes son sacadas al atrio para que nuevamente sean cargadas y llevadas en procesión a la casa del mayordomo de San José. Antes de iniciar la caminata el padrino de velación toma el Xochitelpoch y avanza bailándolo, como este elemento es pesado van turnándose en el recorrido cada uno de los mayordomos y alguno que otro voluntario.

Casi a apunto de entrar a la casa del mayordomo, su esposa recibe: a las imágenes con un sahumerio encendido e inciensa primero a la imagen de la virgen y luego a la de San José lo hacen también cada una de las mujeres que se encuentran en la casa, se sigue ballando el Xochitelpoch y como aun no se ha destruido y ya han pasado todos los mayordomos, entonces las esposas de éstos, que aqui reciben el nombre de mayordomas, forman un circulo y también bailan el madero con flores. Una vez que se han terminado de caer las ultimas flores, entonces los asistentes toman su lugar en las mesas donde les será servido mole con arroz frijoles y tortillas.

El mayordomo de la virgen no ha acompañado a la parcia hasta la casa del mayordomo de san Jose, sino que se ha regresado a su casa para que posteriormente llegue a la fiesta con toda su familia y con distintos obsequios, entre los que destacan escobas, tinas, cestos para tortillas, cubetas y un canasto con pan como el que le fue llevado días atrás a su casa. Sendos discursos anteceden a la presentación de los miembros de ambas familias al concluir todos se dan un abrazo y se llaman entre si "compadres".

Cuando ambas familias han concluido, ambos mayordomos agradecen a los padrinos su participación y el gasto ejercido para este evento, nuevamente terminan con abrazos para sellar así la nueva categoría de compadrazgo entre todos los familiares. El mayordomo de la virgen y su familia es invitado a pasar a la mesa y le es servido de comer de manera abundante acompañado de licor, mismo que es repartido entre los nuevos comensales.

La fiesta concluye cuando los padrinos se despiden delante de las imágenes y agradecen las atenciones de los anfitriones, entonces el mayordomo de la virgen hace lo mismo y entonces los miembros de la familia del mayordomo de San José, entregan a ambas familias un canasto con carne cocida, cruda, una olla de mole y un guajolote vivo. Siguen los agradecimientos y entonces como conclusión se baila el Xochiptitzahuac con cada uno de los regalos que recibió la familia del mayordomo de San José.

### El arquetipo ritual

Como se ha visto en la descripción de esta fiesta elemento central no es la pareja conformada por San José y la virgen, sino más bien las relación parental a partir del matrimonio. Como se ha señalado al principio de este trabajo, sin duda lo que aquí se encuentra latente es el hecho de seguir perteneciendo al barrio con sus respectivas obligaciones. De lo anterior se puede deducir que ca-

da uno de los elementos descritos constituyen el reforzamiento de la institución del matrimonio como vinculo de relaciones sociales, de ahí entonces que su papel como punto de unión entre familias que si bien se conocian no tenían ninguna relación de parentesco.

Más aún algunos de los elementos descritos ya no se utilizan en las bodas comunes donde el aspecto urbano ha desplazado su uso y en su lugar ha dado lugar a la intromisión de elementos "modernos" mismos que forman ya parte del complejo nupcial. Así tenemos que en la ceremonia de petición de la novia, la presencia del fiscal o del mayordomo no se hace necesario, pues las famílias aluden al hecho de que la boda actual concierne únicamente a ambas familias; sin embargo, la participación de las autoridades religiosas representaba el reconocimiento de la comunidad hacia el nuevo matrimonio lo que implicaba que tanto el esposo como la esposa podían ocupar algún cargo religioso o responsabilidad cívica de beneficio colectivo.

La elección de los padrinos en la actualidad ha cambiado, pues si bien hasta hace algunos años eran los papás de ambos novios los que decidían quiénes serían los padrinos de velación, nótese que para los desposorios es la familia del mayordomo de San José la que decidió quiénes serían. En la actualidad son los novios los que deciden, y ya no es alguien con quien se tenga uo compromiso o cierta promesa y que además sirviese de ejemplo a los recién casados por su manera de vivir, más bien se trata ahora de alguna pareja incluso más bien joven y al gusto de los nuevos esposos.

En el caso de los obsequios, en la actualidad la petición se trata de bacer de manera más informal,

llevando sólo quizás un ramo de flores y un obsequio para los papás de la novia, mientras que antes esta ceremonia implicaba que los obsequios eran numerosos y abundantes, principalmente por que la ceremonia no sólo involucraba a la familia nuclear de la novia sino que también a la familia extensa de sus padres, incluyendo además de los padrinos de la pareja.

Para la realización del festulo, aquí la ceremonia implica nucvamente el que la familia extensa participe activamente, pues sobre ella recae el trabajo fuerte. Queda claro entonces que por un lado la mayordomía no sólo corresponde al individuo, y que el prestígio ganado no es sólo para sí, sino que es la familia quien determina el logro de la mayordomía como capital social dentro de la misma contunidad. Además, hay que considerar que aunque el mayordomo sea la figura representativa, en términos económicos y dependiendo de la relación familiar, los demás miembros son los que aportan el recurso económico para cumplir con el compromiso.

De los elementos simbólicos que acompañan el ritual, sin duda el Xo chitelpoch ocupa un lugar especial, ya que su presencia simboliza la flor joven, es decir la virginidad de la desposada, que se ofrece no sólo a su esposo, sino a su nueva familia. Además el hecho de ser elaborado con flores de Cempoalxochitl, implica también su vinculación con las ceremonias agrícolas, pues esta flor es característica del periodo de cosecha en la región, además de estar vinculada especialmente con la fiesta próxima del día de muertos. Por la presencia de este elemento simbólico podemos afirmar que, la boda de la virgen está asociada al plano de lo cálido, es decir a lo masculino, en contraparte con lo femenino que se considera húnedo, ya que la fiesta es la ultima que se realiza antes de iniciar lostrabajos de cosecha del maíz.

Además, el hecho de que la esposa del mayordomo salga a recibirla comitiva con el sahumerro y en compañía de otras mujeres vinculadas con su grupo domestico, establece la bienvenida de un nuevo elemento a este grupo corporativo, con obligaciones y responsabilidades no solo con su esposo sino, y principalmente, con su suegra.

# Algunas conclusiones

Se puede establecer que la ceremonia de los desposorios de la virgen no sólo representa una tradición entre los nahuas del pueblo de San Pablo del Monte, sino que principalmente es una festividad que refuerza los vínculos de parentesco y que además establece relaciones entre los miembros de los grupos sociales intermedios de la localidad, quienes encuentran en este acontecimiento, además, el arquetipo del vinculo familiza a través de la coremonia comunitacia, reforzando asi los laxos de unión entre los distintos grupos que conforman al barrio.

Por otro lado, el hecho de incorporar elementos modernos a la flesta tradicional permite reconocer el valor cultural de la listividad, misma que por involucrar a personas de distintas edades parecu servir en lo futuro como elemento de identidad cultural.

#### Notas

<sup>1</sup> Ponencia presentada en el 3er. Congreso Internacional sobre Organización Tradicional Comunitaria, ENAH Universidad intercultural del Estado de México, el 21 de junio de 2005.

Vecse al respecto Laura Collin, Rituat y conflicto. Dos estudios de caso en el centro de México México, INI-SEDE-SOL, 1994, pp. 16,

Cilberto Gimenez, Culture popular y roligión en el Anahuac, México, Centro de Estudios Ecuménicos, 1978, pp. 118 Nazario A. Sánchez Mastranzo, "Re sidencia y matrimonio en el sur de Tlexcala" en Diario de Campo. Bolesia interno ao los investigadores del área de antropología, número 33, México, INAH, junio de 2001, pp. 17-20.

Nazario A, Sónchez Mastranzo, Esbozo cultural del barrio de San Cosme en San Publo del Monte, s/I. H. Ayuntamiento de San Pablo del Monte, además véase Súnchez Mastranzo 2001.

# Bibliografia

Collin, Laure: "Ritual y conflicto. Dos estudios de caso en el centro de México", México, INT-SEDESOL, 1994, pp. 16. Giménez, Gilberto, Cultura popular y religión en el Anánuac, México, Centro de Estudios Ecuménicos, 1978, pp. 148. Sánchoz Mastranzo, Nazacio A. Eshozo cultural del barrio de San Cosme en San Pablo del Monte, sii, 11. Ayuntamiento de San Pablo del Monte.

Residencia y matrimonio en el sur de Tlaxeala", en Diario de Campo. Boletin interno de los investigadores del área de antropología, número 33, México, INAH, junio de 2001, pp. 17-20.

